


Religione e Scuola 
Numero 4 
Anno II 
Periodico scientifico di Scienze religiose 
Semestrale  
www.fter.it 
religionescuola@fter.it 
 
Registrazione al Tribunale di Bologna 
n. 8621, 27/03/2024 
 
ISSN 3035-5419 
 
Editore 
FACOLTÀ TEOLOGICA DELL’EMILIA-ROMAGNA 
Piazzale Bacchelli 4, 40136 Bologna 
Tel 051 19932381 
ww.fter.it 
 
Direttrice responsabile 
Mara BORSI FMA 
 
Capo redattore 
Prof. Marco TIBALDI 
 
Comitato Scientifico 
Prof. Fausto ARICI OP.  
Prof. Alessandro BENASSI  
Dott. Gian Mario BENASSI 
Prof.ssa Mara BORSI FMA 
Prof. Fabio GAMBETTI 
Prof. Maurizio MARCHESELLI  
Prof. Ruggero NUVOLI  
Prof.ssa Anna SARMENGHI 
Prof. Marco SETTEMBRINI  
Prof. Marco TIBALDI 
 
Collaboratori    
Prof.ssa Sara ACCORSI 
Dott. Gian Mario BENASSI 
Prof.ssa Giordana CAVICCHI 
Prof.ssa Maria Antonia CHINELLO FMA  
Prof. Fabio GAMBETTI  
Prof. Tiberio GUERRIERI  
Prof. Luca Sebastiano MAUGERI  
Prof.ssa Giorgia PINELLI  
Prof.ssa Laura RICCI 
Prof. Fabrizio RINALDI  
Prof. Brunetto SALVARANI 
Prof. Marco SETTEMBRINI 
Prof. Enrico SITTA  
Dott.ssa Valentina ZACCHIA RONDININI TANARI 
 
Progetto grafico 
Lara CALZOLARI 
 
 
Il copyright dei singoli contributi pubblicati nella rivista è degli autori. 
La rivista è rilasciata sotto una licenza Creative Commons - Attribuzione-NonCommerciale 4.0 
Internazionale: creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.it 

http://www.fter.it/
mailto:religionescuola@fter.it


Religione e Scuola - 4 - Novembre 2025   

1. LA TEOLOGIA È UNA SCIENZA
di Fabio Gambetti

2. IL RITORNO AL SOMMO BENE. STUDIO SU ROMANO GUARDINI
di Francesco Perboni

3. SULLA SOGLIA DEL MISTERO:LA TEOLOGIA HA BISOGNO DELLA
LETTERATURA?
di Matteo Pasqualone

4. LIBERARE L’INTELLIGENZA: CARITÀ INTELLETTUALE E PENSIERO
MORALE IN ANTONIO ROSMINI
di Lucia Campogrande

5. L'ARTE DELLA DOMANDA NEL MITO E NELLE TRAGEDIE GRECHE
di Marco Tibaldi

6. COME TI CHIAMI? RIFLESSIONI DIDATTICHE SUL “NOME”
di Giordana Cavicchi

7. CONSIGLI DI CUORE: EDUCARE L’AMORE CRISTIANO ATTRAVERSO I
PODCAST
di Stefano Golinelli

1



Religione e Scuola - 4 - Novembre 2025 

8. PROSPETTIVE PEDAGOGICHE NELL’ENCICLICA ‘LAUDATO SI’:
IL DADO DELLA TERRA
di Anna Laura Lucchi

9. LA VALENZA PEDAGOGICA DEGLI ALBI ILLUSTRATI
NELL’INSEGNAMENTO DELLA RELIGIONE CATTOLICA
di Stefania Santoro

10. INTELLIGENZA ARTIFICIALE E SCUOLA: PER UN UMANESIMO
DIGITALE CRISTIANO
di Davide Moreno

11. LA BIBBIA E LE DONNE. L’EDITORIA SPECCHIO E MOTORE DEL
PENSIERO
di Valentina Zacchia Rondinini Tanari

12. BIBLIOTECA DIOCESANA DI MODENA: UNA RIPRESA IN MOSTRE
di Sara Accorsi

2



LA TEOLOGIA È UNA SCIENZA? 

Fabio Gambetti1 

Abstract 

L’ articolo affronta un tema costantemente presente e discusso in diversi periodi della 
storia, quello 

della veridicità della teologia e della scienza. 
La questione della veridicità sembra trasversale alle discipline per questo l’autore si chiede 

se e in che termini la teologia sia una scienza, ma anche che cosa bisogna intendere per 
scienza e quale sia il grado di veridicità che essa possiede. 

Parole chiave: teologia, scienza, veridicità, riflessione 

Le tre celebri domande di Kant, «che cosa posso sapere? Che cosa devo fare? Che cosa 
posso sperare?»,2 connotano forse più di altre l’epoca moderna, quando il progressivo 
dividersi dei saperi, ciascuno con un proprio dibattito interno sui principi euristici che lo 
rendono certo, ha portato alla separazione delle conoscenze a favore della loro 
specializzazione. La questione della veridicità sembra trasversale alle discipline: non solo 
ci si è chiesti - e ci si chiede - se e in che termini la teologia sia una scienza, ma anche che 
cosa intendere per scienza, quale sia il grado di veridicità che essa possiede. La prima è un 
sapere che, per sua natura, riflette sulla relazione personale di Dio col suo popolo e con i 
singoli, connotata dall’evidenza dell’esperienza individuale che, peraltro, non è 
necessariamente empirica; la seconda, un novero di saperi che vorrebbero essere universali 
e necessari, ripetibili e verificabili empiricamente, coerenti sul piano della logica formale. Gli 
stessi termini ‘teologia’ e ‘scienza’ hanno subito nei secoli importanti modifiche semantiche. 
Vediamone alcune salienti. 

1. Modifiche semantiche

Il termine ‘teologia’ è nato con la filosofia greca e indicava la riflessione ‘laica’ sulle realtà
divine. I primi autori cristiani indicavano la riflessione su Dio con sacra pagina, sacra 
doctrina, lectio, perché con ‘teologia’ s’intendeva abitualmente la filosofia prima di Aristotele, 
la metafisica, e non la riflessione sistematica sulla rivelazione. Un’evoluzione si ebbe con 
autori quali Pietro Lombardo che, nel XII secolo, pensò di raccogliere i commenti (glossae), 
che venivano scritti a margine o tra le righe delle Scritture, e di organizzarli per argomenti 
secondo un ordine quadripartito: Dio, la sua natura e i suoi attributi; la creazione e il peccato 
originale; l’incarnazione del Verbo e la grazia; i sacramenti. 

1 Docente dell’Istituto di Scienze Religiose “Vitale e Agricola” e della Facoltà Teologica dell’Emilia Romagna, 
Bologna. 
2 Cfr. I. KANT, Critica della Ragion Pura, Cap. II, Sez. I, trad. di G. Gentile e G. Lombardo-Radice, Laterza, 
Roma-Bari 1991, 490-491. 

3



Religione e Scuola – 4 – novembre 2025 

Nacquero così le sententiae e quelle del Lombardo s’imposero nel dibattito culturale tanto 
che, per diventare professori universitari (magistri), occorreva scrivere un commentarium in 
sententiarum libris Petri Lombardi. C’erano tuttavia molteplici modi d’intendere la natura 
della teologia: vi era chi, come Enrico di Gand, considerava l’essere teologo una sorta di 
vocazione non sacramentale, sostenuta da un lumen medium, o chi, come Goffredo di 
Fontain, pensava che tale disciplina fosse imperfecta e dunque andasse considerata 
sapienza ma non scienza.  

Nel dibattito non mancavano gli esponenti dell’averroismo latino, quali Sigieri di Brabante 
e Boezio di Dacia, che affermavano l’insondabilità delle cause ultime e del volere divino, e 
giudicavano la teologia una riflessione laica, in linea col modello aristotelico. Gli stessi dottori 
cattolici, pur ritenendo la teologia una scienza nell’accezione di pensiero certo, esprimevano 
posizioni differenti: per Tommaso era quasi subalternata, in quanto per la propria indagine 
utilizzava i criteri di altre discipline e aveva come fine il vero; per il francescano Bonaventura 
l’utilizzo dei principi aristotelici era limitante e lo scopo era «ut boni fiamus», mentre per il 
suo confratello di poco più giovane, Giovanni Duns Scoto, essa era una scienza ‘pratica’, 
diremmo oggi morale.3  

La parola teologia solo a fine ‘200 era divenuta sinonimo di riflessione organica sulla 
Scrittura e sui contenuti della fede, riflessione che traeva la certezza dalla rivelazione, 
mentre la validità del suo metodo era assicurata dall’argomentazione sic et non. Tale 
impostazione, seppure con varianti, è rimasta il riferimento per secoli, tanto che 
nell’Enciclica Aeterni Patris (1879) Leone XIII indica san Tommaso quale dottore centrale 
della teologia. Sarà il Concilio Vaticano II che, pur non smentendone l’importanza, 
nell’Optatam totius e nella Gravissimium educationis aprirà di fatto a un possibile differente 
approccio alla teologia.  

I pontefici che da allora si sono succeduti non hanno mancato di sottolineare l’importanza 
del pensiero tomista e del suo modo di fare teologia che, nei secoli, si era imposto nella 
Chiesa; tuttavia hanno sottolineato anche l’importanza del moderno approccio al sapere. 
Emblematico il motu proprio di papa Francesco Ad theologiam promovendam (2023) nel 
quale si legge «non ci si può limitare a riproporre astrattamente formule e schemi del 
passato».  

2. La chiamata a una svolta

La teologia, prosegue il pontefice, è chiamata a un «ripensamento epistemologico e 
metodologico», chiamata a «una svolta». In che cosa consiste tale radicale cambiamento? 
Nell’essere una «teologia fondamentalmente contestuale», nell’entrare nella «tradizione 
religiosa di un popolo». Non dunque la scientificità, la theologia perennis bensì in via, 
mantenendo però «come archetipo l’Incarnazione del Logos eterno». La teologia dovrà 
pertanto avere una dimensione relazionale con gli altri saperi, «avvalersi di categorie nuove 
elaborate da altri saperi». 

Tutt’altro che lineare appare anche il percorso compiuto dalla scienza per staccarsi dalla 
filosofia e per conseguire un proprio metodo attendibile. La tripartizione aristotelica delle 
scienze in teoretiche, pratiche e poietiche, la definizione di scienza come scire per causas 
(materiale, formale, efficiente e finale), era ancora il modello cardine all’epoca di Galilei, che 

3 Per una sintesi si può vedere F. GAMBETTI, La teologia è una scienza? Il contributo di Riccardo di Mediavilla 
al dibattito del XIII secolo, cap. II, EMP, Padova 2024. 

4



Religione e Scuola – 4 – novembre 2025 

definiva ‘quelli della piccionaia’ i seguaci dello Stagirita.4 L’idea galileiana di distinguere tra 
‘come funziona il mondo’ e ‘come si va in cielo’, ovvero tra scienza e teologia, nel ‘900 è 
però stata messa in discussione da autori quali Husserl: «È appunto questa l'essenza 
propria della scienza naturale, l'a-priori del suo modo d'essere: quello di essere un'ipotesi e 
una verificazione infinite».5 Celebre l’opera in cui il fondatore della fenomenologia mette in 
luce la crisi in cui versa la scienza novecentesca, non perché non abbia raggiunto importanti 
risultati, ma perché ha smarrito il suo «significato per la vita»: «Essa esclude di principio 
proprio quei problemi che sono i più scottanti per l'uomo, il quale, nei nostri tempi tormentati, 
si sente in balìa del destino; i problemi del senso o del non-senso dell'esistenza umana nel 
suo complesso».6 
Il Positivismo che, a metà Ottocento, aveva coltivato l’idea di giungere a certezze indubitabili 
e aveva affermato con Comte che l’ignoto e il mistero null’altro sarebbero se non ciò che 
ancora non è stato scoperto o spiegato7, ha perso progressivamente credibilità. L’idea che 
una legge scientifica, espressa in linguaggio matematico, sia universale e necessaria è stata 
criticata anche dagli studi, ad esempio, sulle geometrie non euclidee.  
La teoria della falsificabilità di Popper, sostiene poi che le leggi scientifiche costituiscono 
una rappresentazione del mondo, ma non coincidono con l’intera realtà. In questo senso 
egli osserva: «Le nostre falsificazioni indicano i punti in cui abbiamo, per così dire, toccato 
la realtà. E la nostra ultima e migliore teoria è sempre un tentativo di incorporare tutte le 
falsificazioni che siano mai state trovate in questo campo, spiegandole nel modo più 
semplice».8  
La realtà eccede costantemente le costruzioni razionali e gli strumenti più sofisticati con cui 
tentiamo di comprenderla. È dunque più appropriato, parlando di scienza, riferirsi non a una 
verità definitiva, ma a ipotesi che si dimostrano al momento le più plausibili: «Tutta la 
conoscenza scientifica è ipotetica o congetturale. [...] La scienza – scrive ancora Popper – 
comincia con teorie, con pregiudizi, superstizioni, miti: o, piuttosto, comincia con la sfida e 
l'abbattimento di un mito: comincia cioè quando alcune delle nostre aspettazioni sono state 
disilluse».9 

4 G. GALILEI, Lettera a Paolo Sarpi, datata 16 ottobre 1604, in Le Opere di Galileo Galilei, ed. Antonio Favaro, 
vol. X, G. Barbera, Firenze 1901, 98: «... e nondimeno non mancano alcuni, come sapete, che stando in su 
nella loro piccionaia, e non degnandosi mirar né il cielo né le stelle, vogliono nondimeno giudicare delle cose 
celesti».  
5 E. HUSSERL, La crisi delle scienze europee, Il Saggiatore, Milano 19652, 171. 
6 Ivi, 35 sg. Anche M. HEIDEGGER, Sull'essenza della Verità, La Scuola, Brescia 19854, 37, concorda sulla crisi 
di significato della scienza nell'epoca contemporanea: «Nonostante il progresso verso nuove misure e nuovi 
scopi, l'uomo si inganna sull'autentica essenza delle sue misure. Misura male anche se stesso, e questo 
soprattutto quando assume esclusivamente la propria soggettività come misura per tutte le cose. Lo smisurato 
oblio dell'umanità insiste nell'assicurare sé stesso con ciò che, di volta in volta, nella vita corrente gli è 
accessibile».  
7 Cf. A. COMTE, Cours de philosophie positive, I, Leçon I, Bachelier, Paris 1830, 10: «Dans l'état positif, l'esprit 
humain, reconnaissant l'impossibilité d'obtenir des notions absolues, renonce à chercher l'origine et la 
destination de l'univers, et à connaître les causes intimes des phénomènes, pour s'attacher uniquement à 
découvrir, par l'emploi bien combiné du raisonnement et de l'observation, leurs lois effectives, c'est-à-dire leurs 
relations invariables de succession et de similitude. La recherche de ces lois devient l'objet constant et unique 
de ses efforts, comme étant le seul accessible à notre intelligence. Ces lois, une fois bien constatées, peuvent 
être tenues pour certaines». Cf. tr.it. A. COMTE, Corso di filosofia positiva, trad. di Enrico Bellone, UTET, Torino 
1971, 28. 
8 K. POPPER, Scienza e filosofia,Einaudi, Torino 19796, 42. 
9 Ivi, 136 e 138. 

5



Religione e Scuola – 4 – novembre 2025 

Altri filosofi della scienza moderna, come Kuhn e Feyerabend, hanno messo in 
discussione l’idea di una metodologia scientifica unica, suggerendo che la scienza stessa è 
un’impresa umana influenzata da paradigmi culturali e storici. Tuttavia, anche in questa 
accezione la teologia incontra difficoltà a essere considerata una scienza, perché scevra 
degli elementi chiave che caratterizzano l’indagine scientifica. 
Taluni, come Plantinga, hanno proposto che la fede religiosa e la teologia possano avere 
una loro razionalità e coerenza interna, pur senza rispettare i criteri della scienza empirica. 
Secondo Plantinga la credenza in Dio può essere razionalmente giustificata anche in 
assenza di prove empiriche. Egli sostiene che alcune credenze, come quella in Dio, possano 
essere «credenze di base» (basic beliefs), cioè fondamentali e non dedotte da altre, ma 
comunque razionali. In questo senso, credere in Dio non è diverso dal credere che il mondo 
esterno esista o che il passato non sia un'illusione: sono convinzioni che accettiamo 
razionalmente senza la necessità di dimostrazioni.10 

3. La questione della veridicità

Se ai primordi per la teologia essere scientia subalternata significava attingere i criteri da 
altre scienze per raggiungere la certezza del vero, oggi l’essere considerata soprattutto 
l’espressione di una dinamica relazionale pone nuove questioni. Se infatti la scienza chiede 
la falsificabilità delle asserzioni, la ripetibilità delle esperienze, come può la teologia essere 
“scientifica”?  
D’altronde il relegare la teologia al solo campo della ricerca di un significato, estraneo alla 
questione della scientificità, non le renderebbe merito, perché la ridurrebbe a una soggettiva 
narrazione scevra di qualsivoglia possibilità di dialogo e di confronto, legata all’arbitrio e/o 
all’emotività individuale, lontana dalla questione della veridicità dei suoi contenuti, una sorta 
di platonica pístis quando non eikasía, ultimo gradino della doxa.11 

L’ambito della scientificità a cui la teologia può riferirsi è quello delle scienze umane e 
letterarie, la fenomenologia, dove per ‘vero’ s’intende aderente alla Parola di Dio «che 
precede le Scritture in quanto evento storico in cui Dio parla e si rivela»,12 all’evento 
dell’Incarnazione e Resurrezione, a una storia universale nel senso di offerta a ogni uomo, 
non in senso algebrico. La Parola è infatti per sua natura evento dialogico, come ha più volte 
ricordato Benedetto XVI.13 E se per autori quali Buber e Ricoeur14 l’uomo stesso è una 
narrazione, la sistematicità alla quale la teologia è chiamata non può essere quella 
matematica, bensì quella della coerenza storica dell’evento narrato e dell’orizzonte 
semantico proposto. In questa direzione si è mosso anche Rahner, che considera l’uomo 
come essere capace di relazione con l’altro e pertanto afferma che la domanda centrale non 
è più quale sia la causa prima del mondo, bensì il suo darsi all’uomo.  

10 A. PLANTINGA, Warranted Christian Belief, Oxford University Press, New York 2000, 179: «Belief in God is 
properly basic; that is, it is entirely rational to accept belief in God without arguments or evidence». 
11 Cfr. PLATONE, Repubblica, VI libro, 509d–511e. 
12 G. SGUBBI, Il Logos è amore, Itaca, Castel Bolognese 2024, 130. 
13 Cfr. Ivi, p. 120 ss. 
14 Cfr. M. BUBER, Il principio dialogico e altri saggi, San Paolo, Cinisello Balsamo (MI) 2014; P. RICOEUR, Sé 
come un altro, Jaca Book, Milano 2016.  

6



Religione e Scuola – 4 – novembre 2025 

Nella relazione col mondo l’uomo scopre che la causa che fa essere l’universo è la 
medesima che trova in se stesso, e ascoltare Dio significa ascoltare il mondo nel quale 
l’uomo vive.15 

4. L’approccio antropologico

Nella teologia cattolica del ‘900 è dunque diventato centrale l’approccio antropologico,
più che quello ‘scientifico’. Il Cristianesimo annuncia che, in Gesù, Dio si fa fratello 
dell’uomo, compagno di viaggio, entra in relazione diretta con ciascuno. La narrazione 
esprime una relazione ed essa, come ha spiegato Bruner, ha una sua veridicità e un suo 
statuto. Al pari delle scienze positive che, di fronte al dato che non rientra nella teoria, hanno 
toccato la realtà e devono quindi ampliare la legge precedente16, così «la narrazione è 
giustificata o autorizzata quando la sequenza di eventi che racconta rappresenta una 
violazione della norma, narra cioè qualcosa di inatteso o qualcosa di cui l’ascoltatore ha 
motivo di dubitare».17   

Ogni storia, prosegue l’autore, è costituita dalla serie degli eventi che la formano, ma 
anche dalla valutazione di quanto viene raccontato. Ogni storia ha poi un suo circolo 
ermeneutico di senso, che fa sì che essa sia interpretata e non spiegata: «Non si può 
spiegare una storia; tutto quello che si può fare è darne diverse interpretazioni».18  
La Bibbia è la narrazione della storia costruita da Dio col suo popolo e, in Gesù, con ciascun 
uomo. Come tale, essa può essere interpretata e non spiegata. Qui ci pare stia la 
‘scientificità’ della teologia e, a seguire, delle teologie: nella capacità di leggere l’Alleanza 
tra Dio e l’uomo, a partire dalle categorie dell’uomo concreto, vivente in un tempo, in uno 
spazio, in una Weltanshauung, la stessa in cui la scienza ha le proprie radici. 

Questa sembra la strada indicata dal motu proprio di papa Francesco, dove la 
sistematicità è assicurata dall’archetipo dell’Incarnazione. La ‘scientificità’ della teologia, al 
pari delle altre scienze che si occupano delle narrazioni umane, sta in questa capacità: 
«Così diciamo che le teorie scientifiche o le dimostrazioni logiche vengono giudicate per 
mezzo di verifiche o di esperimenti – o, più precisamente, in funzione della loro verificabilità 
e della possibilità di sottoporle a test – mentre le storie vengono giudicate in base alla loro 
verosimiglianza o al loro realismo».19 
Ogni storia non è un atto universale e necessario, bensì il prodotto di un narratore che ha 
un proprio punto di vista. Questo, a parere di taluni, renderebbe le scienze umane e la 
teologia arbitrarie. Ma anche le scienze positive costruiscono il loro sapere a partire dal 
punto di vista dell’osservatore.20  

15 Cfr. K. RAHNER, Corso fondamentale sulla fede, Paoline, Roma 1984. 
16 Cfr. POPPER, Scienza e filosofia, cit., 42: «Le nostre falsificazioni indicano così i punti in cui abbiamo per 
così dire, toccato la realtà. E la nostra ultima e migliore teoria è sempre un tentativo di incorporare tutte le 
falsificazioni che siano mai state trovate in questo campo, spiegandole nel modo più semplice: e ciò significa 
nel modo più controllabile». 
17 J. BRUNER, La cultura dell’educazione, Feltrinelli, Milano 1998,135. 
18 Ivi,  
19 Ivi, 135 sg. 
20 Ivi, 136 sg.: «Ma il discorso è altrettanto valido per la scienza, anche se il suo linguaggio, ammantato della 
retorica dell’oggettività, fa di tutto per nascondere questo aspetto, tranne che quando ha a che fare con i 
“fondamenti” del suo campo. I famosi “cambiamenti di paradigma” che hanno luogo nel corso delle rivoluzioni 
scientifiche questa finzione, perché tradiscono il fatto che i cosiddetti dati della scienza sono delle osservazioni 

7



Religione e Scuola – 4 – novembre 2025 

L’idea ereditata dalla cultura greca di un mondo razionale, comprensibile a partire da 
spiegazioni logiche o scientifiche, deve fare i conti con la fisica quantistica e le sue 
implicazioni. Quando si cerca di comprendere il mondo, la questione non è infatti se esso 
sia coerente, bensì se lo sia la teoria esplicativa che vorrebbe spiegarlo.21  
L’universo stesso, non solo l’uomo, a quanto sostiene il fisico Rovelli, ha una struttura 
relazionale e ogni oggetto fisico si manifesta non a noi, a un osservatore, bensì a un altro 
oggetto fisico: «Questi oggetti non stanno ciascuno in sdegnosa solitudine. Al contrario, non 
fanno che agire uno sull’altro. È a queste interazioni che dobbiamo guardare per 
comprendere la natura, non agli oggetti isolati».22  

L’entanglement, ovvero l’idea che «le proprietà delle cose sono relative ad altre cose e si 
realizzano nelle interazioni»,23  potrà essere valido anche per coloro che si dedicano a 
studiare la relazione che in Gesù, Parola vivente nella Chiesa, Dio ha costruito e ancora 
costruisce con l’uomo.24 

costruite a partire da un punto di vista. La luce non è corpuscolare né simile a un’onda; le onde e i corpuscoli 
sono nella teoria, nella mente di chi la crea e di chi la difende. Le osservazioni che vengono ideate si 
propongono di determinare fino a che punto la natura di adatti a questi brani di “scienza fantastica”».  
21 Cf., C. ROVELLI, Helgoland, Adelphi, Milano 2020, 40 sg.: «La teoria dei quanti, tanto nella versione di 
Heisenberg che nella versione di Schrödinger, predice probabilità, non certezze […] Einstein amava Spinoza 
per il quale “Dio” è sinonimo di “Natura”. Quindi “Davvero Dio gioca a dadi?” significa letteralmente “Davvero 
le leggi della Natura non sono deterministiche?”. A cent’anni di distanza dalle polemiche fra Heisenberg e 
Schrödinger, su questa domanda, come vedremo, si discute ancora». 
22 Ivi, p. 84. 
23 Ivi, p. 99. 
24 Cfr. CONCILIO VATICANO II, Costituzione dogmatica Dei Verbum, 12: «Poiché Dio nella Sacra Scrittura ha 
parlato per mezzo di uomini e alla maniera umana, l’interprete della Sacra Scrittura, per capir bene ciò che 
Egli ha voluto comunicarci, deve ricercare con attenzione, che cosa gli agiografi abbiano inteso significare e a 
Dio è piaciuto manifestare con le loro parole […] per ricavare il senso die sacri testi, si deve badare con non 
minore diligenza al contenuto e all’unità di tutta la Scrittura, tento debito conto della viva Tradizione di tutta la 
Chiesa e dell’analogia della fede». Cf. G. SGUBBI, Il Logos è amore, op.cit.,126: «Il carattere dinamico e 
relazionale della Parola di Dio fa emergere nella sua coerenza anche l’impossibilità di una Scrittura da “sola” 
di fronte alla Chiesa (posizione rivendicata da Oscar Cullmann): essendo la Scrittura da sempre insieme alla 
Chiesa, nella quale si è formata, un sola Scriptura in senso protestante avrebbe come conseguenza di 
consegnare la stessa Bibbia alle competenze della scienza biblica, trascurando l’accoglienza credente in cui 
si è formata e nella quale viene tramandata». 

8



IL RITORNO AL SOMMO BENE 
Studio su Romano Guardini 

Francesco Perboni1 

Abstract 

Questo studio indaga la riflessione etica di Romano Guardini, mettendo al centro il 
concetto di Sommo Bene in quanto sorgente dell’ordine morale e cardine fondante 

della vita sociale. Analizzando le due definizioni di Bene proposte dall’autore si 
evidenzia il ruolo imprescindibile di un riferimento trascendente per il senso 

dell’esistenza umana. La critica di Guardini all’epoca postmoderna mostra come 
l’abbandono da parte dell’uomo dell’apertura all’incontro esistenziale col Sommo Bene 
lo abbia fatto scivolare nel nichilismo, cioè in una vita priva di significato, portandolo a 

una crisi personale e sociale. Guardini, però, intravede una possibile rinascita 
dell’umanità che avrà sperimentato il deserto di senso del nichilismo, in coloro che 

cercheranno onestamente la verità, e recupereranno la consapevolezza della necessità 
di un ritorno al Sommo Bene. 

Parole chiave: bene, verità, etica, nichilismo. 

Introduzione 

Questo articolo si pone l’obiettivo di approfondire la riflessione etica di Romano 
Guardini, evidenziando il ruolo imprescindibile del Sommo Bene nella costruzione di un 
ordine morale ontologico. La critica guardiniana dell’epoca postmoderna indicherà, poi, 
il ritorno al Sommo Bene, posto a fondamento dell’etica, come necessario antidoto al 
nichilismo che la caratterizza. 

In primo luogo verrà esaminato il concetto di Sommo Bene nel pensiero di Guardini 
secondo le sue due definizioni fondamentali. Da un lato il Bene verrà descritto dall’autore 
come il giusto rispetto dell’essenza di ogni ente, ovvero della natura di ogni cosa della 
realtà, che si rende manifesta alla ragione della persona. Dall’altro lato, però, l’essenza 
del Bene verrà colta nella sua qualità di fenomeno originario indeducibile.  

In seguito, sulla scorta della critica di Guardini all’epoca postmoderna questo studio 
tenterà di delineare i tratti del nichilismo che caratterizza il cambiamento d’epoca della 
nostra contemporaneità. Si mostrerà che, a causa dell’abbandono del Sommo Bene 
come istanza originaria e originante, l’uomo postmoderno abbia perduto il proprio 
orizzonte di senso, scivolando verso un nichilismo esistenziale e sociale. Tanto sul piano 
della vita interiore della persona, quanto sul piano socio-culturale, dunque, il Sommo 
Bene si rivelerà essere non solo l’unico possibile principio originario della vita etica e 
sociale, ma anche il necessario orizzonte di senso capace di dischiudere all’uomo il suo 
proprio fine. Solo la consapevolezza dell’ineludibile originarietà del Bene in quanto tale 
potrà restituire all’etica il suo fondamento perduto, e permettere così all’uomo di scorgere 
nuovamente il senso e il valore della vita che riluce manifestandosi negli enti. 

1 Docente IRC presso l’Istituto di Istruzione Superiore Lazzaro Spallanzani a Castelfranco Emilia (MO) e 
presso l’Istituto Arrigo Serpieri a Bologna. 

9



Religione e Scuola – 4 – novembre 2025 

1. Il Sommo Bene e l’essenza della verità

Per delineare i tratti del concetto di Sommo Bene secondo Guardini è necessaria una
premessa sulla natura del soggetto proprio dell’etica: l’uomo. Secondo l’autore la libertà 
è lo specifico tratto della natura umana, che lo distingue dagli altri esseri viventi, poiché è 
la condizione di possibilità della sfera esistenziale della vita, cioè la sfera che rende 
possibile l’etica nel segno della responsabilità. Il libero arbitrio è la caratteristica precipua 
dell’essenza umana; e si manifesta in un rapporto, in una chiamata, che il soggetto agente 
riceve ad agire in un certo modo. A questa chiamata poi egli può rispondere in maniera 
positiva o negativa. Esiste l’uomo, il soggetto libero dell’etica, che viene chiamato ad agire 
secondo la verità, secondo l’essenza delle cose; ed esiste qualcosa, Qualcuno che 
chiama. È necessario che l’essenza sia accompagnata da un significato valoriale, è 
necessario cioè il riferimento al valore che una tal cosa ha per il soggetto agente, al fine 
di muovere o addirittura chiamare l’azione in un senso o nell’altro.2 Il dato ineludibile, che 
richiede all’uomo un orientamento, poiché offre un significato valoriale dell’essenza del 
mondo, il senso luminoso che attraversa come una filigrana l’essenza di tutta la realtà, e 
che si manifesta come valore interpellando la libertà umana ad una risposta affermativa 
o negativa, è in ultima istanza il fondamento dell’intero edificio etico guardiniano: il Bene.
Scrive Guardini:

«Libertà significa scelta tra possibilità, dire “sì” o “no” a qualcosa di dato, poter decidersi di 
fronte ad una esigenza. In ultima analisi, la possibilità di dire “sì” o “no” al bene, o, più 
esattamente, di poter dire di “sì” al bene, benché si possa anche dirgli di “no”».3 

La presenza del bene che attribuisce un valore all’essenza delle cose è la condizione 
di possibilità dell’esistenza della libertà nel senso di una chiamata etica, cioè del modo 
specifico di abitare il mondo dell’essere umano. Solo se esiste il bene, può esistere la 
persona libera4, interpellata dal bene a compiere la propria esistenza in un determinato 
modo. 

Cos’è dunque il Bene secondo Guardini? Come già accennato, nel volume postumo 
Etica, la raccolta delle sue lezioni all’Università di Monaco dal 1950 al 1962, l’autore offre 
due risposte, due strade distinte, complementari ma non sovrapponibili, per approdare 
ad un’immagine di che cosa sia il Bene nell’esperienza umana.5 La prima definizione 

2 «L’“essere”, o più esattamente l’“ente”, è ciò che ci viene incontro continuamente, costringendoci a 
constatarlo e a fare i conti con esso. Un “valore” è invece una caratteristica, reale o possibile, di un ente 
particolare, a cui il valore conferisce un particolare significato. […] Nelle nostre considerazioni, quindi, 
parleremo di “valore” intendendo sempre, con questo termine, il carattere che in ogni circostanza incontrata 
ci fa avvertire l’esistenza come un fatto positivo o negativo.» R. GUARDINI, Etica, ed. it. a cura di M. Goldin 
- D. Pellizzari - C. Fedeli - G. Poletti - M. Nicoletti - G. Colombi, Morcelliana, Brescia 2001, 28-30.
3 Ivi, 212.
4 «Senza il bene la persona non può essere assolutamente. Il rapporto con esso, come quello con la verità,
è la forma essenziale della sua sussistenza e del suo comportamento […]. Appena appare il bene, appare
la persona; ogni volta che il bene viene riconosciuto, avvertito, sottoposto a decisione, affermato o rifiutato,
subito lì v’è la persona.» Ivi, 213.
5 «Non appena si è compreso che i diversi tentativi intrapresi dalla sociologia, dalla psicologia e persino

10



Religione e Scuola – 4 – novembre 2025 

concepisce il Bene come dipendente dalla verità, dall’essenza vera delle cose: 

«La prima risposta, che percorre, con numerose varianti, l’intera storia dell’etica, suona così: il 
bene è la verità dell’ente, nella misura in cui esso diventa oggetto dell’agire. Da ciò il concetto 
di verità riceve un carattere pratico, da ciò che è vero nasce quanto è giusto. E la risposta, 
nella sua esatta formulazione, recita: il bene morale è il giusto, quale risulta di volta in volta 
dall’essenza dell’ente. […] Riassumendo, il bene è quanto di caso in caso è giusto nella misura 
in cui si rivolge a me con un’esigenza».6 

In tal senso si potrebbe dire che il bene è un valore, o meglio è l’attribuzione in ogni 
situazione particolare di un valore morale all’ente. L’essere umano può agire bene o 
male, in modo giusto o ingiusto, a seconda di quanto è disposto a comprendere l’essenza 
delle cose nel suo aspetto valoriale e ad agire in conformità ad essa.7 

Nonostante la fondamentale importanza di questo approccio, da solo risulta 
insufficiente a cogliere la profondità del Bene; e, limitandosi a questo modo di vedere le 
cose, senza cioè implementare nel concetto di bene fin qui espresso anche la sua 
seconda definizione, si incorrerebbe secondo Guardini in due rischi principali. In primo 
luogo, si potrebbe rischiare di pensare che sia possibile dedurre il bene dall’analisi di 
tutte le situazioni circostanziate in cui esso si manifesta come verità della realtà; e 
conseguentemente che esso si possa comprendere come la somma di tutte le singole 
virtù morali. In secondo luogo si rischia di dissolvere l’istanza valoriale nella semplice 
esecuzione della verità razionalmente compresa dall’intelletto, perdendo di vista il ruolo 
della libertà umana e del pathos dell’agire umano, riducendolo a una serie di emozioni in 
una visione razionalista dell’etica. Il tranquillo rigore che deriva dal comprendere il 
legame tra verità ed etica può in questo modo cadere in un rigido intellettualismo che non 
riesce più a percepire il pathos dell’agire etico e che dissolve il peso della libertà umana 
nella dimensione noetica.8 
Vediamo quindi in che modo l’autore presenta la seconda definizione di Bene: 

«La seconda definizione di bene ha un punto di partenza diverso. Quando si intende il bene 
come il giusto e si vede il suo carattere morale nel fatto che la giustezza delle cose è stata 
affidata alla responsabilità dell’uomo, non emergono ancora in maniera giusta lo specifico 

dalla biologia per spiegare il bene non riescono assolutamente ad approssimarsi alla sostanza del 
fenomeno, si vede che ci sono due strade per determinarne l’essenza. Queste due modalità di 
determinazione attraversano tutta la storia del pensiero etico. Si completano l’un l’altra, si compenetrano, 
ma non sono riconducibili l’una all’altra» Ivi, 1100. 
6 Ivi, 50-51. 
7 «Egli [l’uomo] può agire bene o può errare, e per far bene deve essere nuovamente pronto a quella 
condotta che già Platone aveva riconosciuto come il compendio del dovere umano: la “giustizia”, ovvero 
la volontà di riconoscere l’essenza delle cose e di fare ciò che è giusto di fronte ad essa.» R. GUARDINI, La 
fine dell’epoca moderna. Il potere, ed. it. a cura di M. P. Valier, Morcelliana, Brescia 2022, 190. 

8 «Lo sguardo del realismo razionale collega tanto strettamente il bene alla verità dell’essere, da esporsi 
continuamente al pericolo che il bene sia assorbito nella verità. Non gli è sufficientemente chiaro che cosa 
sia il bene in quanto tale, non riconosce l’elemento specifico che caratterizza l’esigenza della bontà, non 
sa per quale ragione il bene, pur realizzandosi concretamente nel vero qui ed ora, sia pur sempre 
qualcosa d’altro rispetto a questo.» R., GUARDINI, Etica, op.cit., 57. 

11



Religione e Scuola – 4 – novembre 2025 

carattere di valore e la peculiarità qualitativa del bene come tale. La qualità di valore della 
verità minaccia di razionalizzare questo bene. Se entriamo in sintonia con ciò che il termine “il 
bene” vuol significare, constatiamo che non può essere risolto nel vero, ma che è un dato 
originario che può essere colto solamente in se stesso ed essere compreso solamente 
partendo da esso. Il bene è appunto il bene».9 

Avviene qui una radicale inversione dei termini. L’essenza del Bene non può essere 
dedotta a partire da altro che non sia il Bene stesso, esso «è un fenomeno originario», e 
«i fenomeni originari non si possono dedurre».10 Non solo, quindi, il Bene non potrebbe 
mai essere pienamente compreso in quanto semplice sommatoria delle diverse virtù 
morali, ma soprattutto non è il Bene a poter essere dedotto induttivamente dall’essenza 
degli enti, perché è esso stesso a conferire alle essenze il loro valore morale. È questo 
che si può rischiare di perdere di vista, abbracciando una concezione etica di tipo 
razionalistico. Si pensa di poter ridurre il bene ad un’astrazione generalizzata delle varie 
istanze valoriali espresse dal contenuto veritativo essenziale della realtà che si manifesta; 
invece il bene è il fondamento del valore che riluce in ogni ente, ne è la sorgente 
originaria. Per questo esso è «il donatore di senso per eccellenza; è incondizionato».11 
L’astrazione concettuale ottenuta dalla generalizzazione del particolare nel processo 
induttivo è come un fantasma, una proiezione intellettuale ricavata dall’unica realtà 
esistente che è quella particolare, singolare. Invece, è di radicale importanza 
comprendere che il bene sta a fondamento dell’esperienza della realtà particolare, e, se 
lo si prendesse in considerazione solo come astrazione, sarebbe l’esperienza stessa che 
verrebbe a mancare: 

«Il bene è “sé stesso”. Per coglierne il significato essenziale non abbiamo bisogno, e neppure 
ci è lecito, di rifarci ad altri dati; infatti, non appena l’essenza del bene ci sfiora, riconosciamo 
subito che il bene è proprio ciò che conferisce il vero significato a tutti i dati dell’esistenza e 
non che questi ultimi lo fondano.»12 

«Non ci è lecito», scrive Guardini, perché sul piano logico non sarebbe corretto fare 
riferimento a qualcosa d’altro, all’essenza di qualcos’altro, per determinare l’essenza di 
ciò che è il donatore di senso per eccellenza di tutte le essenze. Sarebbe un 
ragionamento circolare poiché dovrebbe utilizzare, nei passaggi della sua deduzione, 
degli elementi il cui fondamento è proprio ciò che si vuole dimostrare. Il bene è il 
fondamento assolutamente semplice del senso dell’essenza del mondo. 

Non solo, lo è anche di quella del soggetto stesso che a lui si approccia: 

«Chi si accosta effettivamente al fenomeno del bene riconosce immediatamente che esso 
è semplicemente quel che è e che lui stesso è determinato dal bene nel suo essere e cioè 
come l’essere che deve fare il bene.»13 

9 Ivi, 1103. 
10 Ivi, 45. 
11 Ivi p. 47. 
12 Ivi p. 46. 
13 L. cit. (Localmente citato). 

12



Religione e Scuola – 4 – novembre 2025 

Noi non ci approcciamo all’essenza del bene così come a quella di un qualsiasi altro 
ente, poiché, a differenza di quanto avviene con gli enti, avvertiamo di essere noi stessi 
determinati dall’essenza del bene. In questo, secondo l’autore, risiede la differenza più 
importante tra una forma filosofica critica pura ed una forma filosofica che si apre alla 
dimensione religiosa, la filosofia del cuore. La filosofia più autentica, quando riconosce 
chiaramente l’essenza del Sommo Bene, si trova davanti ad un fenomeno indeducibile 
che richiede l’apertura ad una esperienza insieme noetica ed esistenziale, un’esperienza 
che trascenda il piano della pura e semplice filosofia deduttiva e che approdi nell’evento 
religioso. Sul fondamento di questo evento sorgivo allora diviene possibile l’intero edificio 
sistematico e filosofico.14 Secondo Guardini questo incontro fondamentale con il 
fenomeno originario del Bene, che coinvolge l’uomo nella sua interezza e che lo 
determina anche eticamente, è per eccellenza e per definizione il fenomeno religioso, 
l’esperienza religiosa nel suo nucleo più profondo. Giungiamo così alla consapevolezza 
del fatto che, in ultima analisi, il Sommo Bene, altro non è che Dio stesso. Le due 
definizioni di Bene fornite dall’autore si incontrano nella visione di Dio offerta dalla 
rivelazione: 

«Dio è il bene. Dio realizza in sé stesso non un bene che stia al di sopra di Lui, ma il bene 
comincia in Lui. Il bene è il nome di Dio, in quanto formulato a partire dal significato. Per 
questo motivo, ciò che Dio esige per il fatto che è Lui a esigerlo, è l’esigenza posta dal 
bene; ma vale anche la formulazione rovesciata: l’esigenza posta dal bene è, in quanto tale 
e in modo essenziale ed originario, l’esigenza del Dio reale. […] L’intero essere di Dio è 
buono, l’intero bene ha l’essere in Dio. L’identità del bene e dell’essere ha nome “Dio”.»15 

2. La nostra epoca e il nichilismo

È tenendo presente quanto fin qui si è affermato che ci approcciamo ora alla critica
guardiniana dell’epoca postmoderna. Abbiamo mostrato come per Guardini 
l’orientamento etico dell’uomo rispetto al valore degli enti, e la determinazione della 
sua vita esistenziale siano fondati nell’incontro aurorale con il Sommo Bene, nell’evento 
religioso dell’incontro con Dio. 

Il nichilismo, d’altra parte, si qualifica secondo l’autore come conseguenza del 
distacco dell’uomo dal suo fondamento nel Sommo Bene. Vediamo in che modo 
Guardini definisce questa corrente filosofica che attraversa il pensiero 
contemporaneo: 

«[Nichilismo] è una derivazione dal latino nihil, che vuol dire nulla, e si riferisce a una 

14 «Agostino in fondo non era affatto un filosofo nel senso criticamente puro e semplice del termine. Mi 
sembra anzi – e ho cercato di motivarlo nel mio libro su Socrate – che nemmeno Platone lo fu. Qui si situa 
l’aspetto decisivo che indusse a distaccarsi da lui il suo allievo per tanti anni Aristotele, perché quest’ultimo 
era un filosofo puro e semplice, mentre nel pensiero di Platone gioca un ruolo onnipervasivo il momento 
religioso.» R., GUARDINI, Eternità e Pensiero, la determinazione dell’esistenza nel pensiero di Platone e 
Agostino, ed. it. a cura di O. Brino, Morcelliana, Brescia 2017, 204-205. 
15 GUARDINI, Etica, op.cit., 481. 

13



Religione e Scuola – 4 – novembre 2025 

costellazione di idee, a una concezione ma anche a una situazione psichica e spirituale 
dell’uomo in cui il nulla ha una particolare importanza. Con ciò non si intende dire che quei 
pensatori si siano occupati del problema del nulla, che si siano chiesti ad esempio che cosa 
siano il nulla assoluto e il nulla relativo, che cosa sia lo zero ecc. Qui piuttosto si tratta di 
un’umanità in cui il nulla opera, dove una nullità dell’esistenza arriva alla coscienza, dove si 
compie un annientamento della vita – ma tutto questo in modo che l’uomo continua a vivere».16 

Il nichilismo è la condizione umana esistenziale in cui il nulla opera e in cui si 
compie un annientamento della vita, pur continuando l’uomo a vivere. Questo 
annientamento è percepibile in ogni ambito culturale e vitale: dalla filosofia alla 
scienza, dall’etica alla politica, dalla psicologia all’antropologia. Come una pianta 
ormai allontanata dalla sua sorgente d’acqua avvizzisce e sfiorisce, anche l’esistenza 
umana, allontanatasi dal fondamento sorgivo dell’essere gradualmente smarrisce il 
senso della propria esistenza e, in ogni aspetto della vita, percepisce la presenza 
operante del nulla. In tale condizione viene meno la capacità di scorgere il valore della 
realtà, di percepire «l’incondizionatamente valido» che possa dare un senso al 
divenire. È perduto il senso di certezza spirituale nella coscienza, poiché è perduto 
l’evento sorgivo di incontro con il Sommo Bene, che si manifesta con la luminosa e 
sovrabbondante evidenza in grado di donare senso anche alla stessa realtà. Scrive 
Guardini: 

«Pensiamo all’esperienza dell’angoscia che non nasce da qualcosa di determinato, ma è uno 
stato dell’animo e segnala che l’esistenza è messa in discussione; pensiamo al sentimento 
della noia, a quello del vuoto; pensiamo alla situazione in cui le cose perdono realtà e 
importanza, diventano prive di senso; pensiamo alla nausea e alla disperazione… Chiunque 
osserva la vita di oggi può constatare che questi stati d’animo sono frequenti e forti, tanto 
frequenti e forti che in essi si manifesta l’enorme tenacia della volontà di vivere, di una volontà 
che ciononostante mantiene l’esistenza».17 

Pensiamo anche alla nostra esperienza di educatori nel contatto con i giovani. Sono 
quanto mai attuali queste parole di Guardini che già diversi decenni fa constatava un 
fenomeno che oggi è ormai talmente diffuso da essere sotto gli occhi di tutti. 

L’angoscia descritta dall’autore in questo cambiamento epocale per il rapporto 
dell’essere umano con il mondo si accompagna ad una peculiare forma di superbia, di 
hybris. Perduto il contatto con la propria sorgente di senso, l’essere umano tenta di 
fondare la realtà poieticamente, ponendone il fondamento in sé stesso. L’umanità si 
rapporta alla natura in un modo completamente nuovo, e tenta di esercitare su di 
essa un dominio tale da rifondarla, e da conferirle il senso che ha perduto con lo 
sradicamento dal Sommo Bene. Per questo motivo essa si trova in un costante stato 
di angoscia. Avverte il disgregarsi del significato di ogni cosa intorno a sé, mentre 
prova angosciosamente a fuggire dalla propria finitudine. Il proprio limite creaturale si 
rende evidente, mentre la realtà intorno si dissolve nel deserto del nulla. L’uomo, 

16 Ivi, 1011. 
17 L. cit.. 

14



Religione e Scuola – 4 – novembre 2025 

volendo ignorare il proprio limite, e ponendosi al posto di Dio a fondamento 
dell’edificio ontologico ed etico, assiste impotente alla manifestazione del suo proprio 
limite e al disgregarsi del suo progetto prometeico. L’angoscia esistenziale del 
nichilismo è causata da «un nulla che, a chiunque è in grado di discernere, rivela 
che qui qualcosa si è rovesciato: è il fantasma di Dio».18 

Al dissolvimento angoscioso della realtà attorno alla crisi della vita esistenziale della 
persona, corrisponde un analogo dissolvimento delle strutture dell’ordine sociale: 

«La famiglia perde il suo significato di articolazione e di ordine. La comunità, la città, lo Stato 
si reggono sempre meno sulle famiglie, le parentele, i gruppi di lavoro, le classi ecc. Sempre 
più gli uomini appaiono come moltitudine informe, organizzata senza uno scopo».19 

Poiché esiste un legame indissolubile tra Bene, etica e persona, con la morte 
esistenziale della persona, anche lo Stato perde il suo fondamento e la sua capacità 
di vincolare i cittadini nella libertà. Senza una weltanschauung collettiva viene meno 
l’elemento che può vincolare i cittadini all’obbedienza nella libertà, in coscienza, sulla 
base di un riconoscimento condiviso della verità. L’unica possibilità che rimane allora 
allo Stato per continuare ad esistere, forzando i cittadini all’obbedienza, è l’uso della 
violenza, nelle sue più varie forme, da quelle fisiche a quelle di manipolazione 
ideologica o propagandistica. Il crollo del vincolo dell’ordine morale del bene, 
determinato da una concezione di Stato che non vi fa più alcun riferimento, 
corrisponde all’impossibilità di trovare un fondamento coerente al sistema legislativo 
alternativo all’uso della violenza.20 «Il risultato» constata Guardini «è lo Stato 
assoluto, senza volto e inafferrabile, al quale l’uomo è totalmente consegnato».21 
Conclude l’autore: 

«Senza elemento religioso la vita diviene come un motore che non ha più olio. Si riscalda, ad 
ogni momento qualche cosa si brucia, e dappertutto si smuovono pezzi di ingranaggi. Il centro 
ed i raccordi si spezzano. L’esistenza si disorganizza e si produce quel corto circuito a cui 
assistiamo da trent’anni ed in proporzioni sempre crescenti: si usa la violenza e si cerca così 
una via d’uscita alla perplessità impotente. Dal momento che gli uomini non si sentono più 
uniti dal di dentro, vengono organizzati dal di fuori. Ma a lungo andare si può esistere sotto la 
costrizione?».22 

18 Ivi, 993. 
19 GUARDINI, La fine dell’epoca moderna, op.cit., 158. 
20 «L’ordinamento costituito a partire dallo Stato e messo di fronte al singolo cessa di essere vincolante 
nel più profondo: meditando a fondo su questo fenomeno, ci si accorgerà che, senza il riferimento a Dio, 
non è possibile fondare un’autentica validità della legge che sia vincolante in coscienza, perché in tal caso 
si è costretti a fondare la legge solo sulla sua funzionalità ad uno scopo, nella sua utilità, il che dà diritto al 
giudizio del singolo di valutare l’idoneità, e quindi anche la validità, della legge» R. GUARDINI, Etica, op.cit., 
353; cf. Ivi,467). 
21 Ivi, 1005. 
22 GUARDINI, La fine dell’epoca moderna, op.cit., 98. 

15



Religione e Scuola – 4 – novembre 2025 

Conclusione – le ragioni della speranza 

Davanti a una tale critica dell’epoca postmoderna si potrebbe pensare che il pensiero 
di Guardini sia quantomeno caratterizzato da un certo pessimismo. Queste sono le 
stesse obiezioni che vennero mosse all’autore rispetto alle sue opere La fine dell’epoca 
moderna e Il potere. Egli le respinse poiché un pessimismo di fondo nella lettura della 
realtà non si addice ad un autentico spirito cristiano del pensiero e nemmeno ad uno 
spirito virtuoso. Abbiamo deciso, quindi, di intitolare la conclusione in questo modo 
perché intendiamo offrire, sulla scorta del pensiero di Guardini, delle prospettive di 
speranza, e mostrare degli scorci luminosi che si intravedono all’orizzonte. 

Nel suo scritto Il potere Guardini descrive le qualità dell’uomo che in futuro dovrà 
fronteggiare questi sviluppi epocali. Quest’uomo sa nuovamente «comandare e 
obbedire», e sa ripristinare l’ordine amorevole della città. Quest’uomo sa ristabilire le 
sorgenti del potere nella fonte assoluta, donatrice di senso, che è il Sommo Bene. Egli 
sarà consapevole del fatto che non esiste per lui la possibilità di dominare il potere, se 
non è in grado di dominare sé stesso. Non crede più ingenuamente nella sola bontà della 
propria natura, ma sa che essa è ferita e debole. Quindi dovrà possedere «un rinnovato 
senso per l’ascesi».23 Per potersi assumere nuovamente la responsabilità etica del 
proprio potere egli «deve riconquistare il giusto rapporto con la verità delle cose, con le 
esigenze del suo io più profondo, infine con Dio».24 Anche solo a partire dagli sforzi di 
un’onestà intellettuale di fondo, di una lealtà razionale, un uomo siffatto svelerebbe gli 
inganni del rovesciamento prometeico nichilista nella cultura, mostrando che ancora si 
nutre degli echi di un fondamento che non possiede più. 

Un esempio dell’emergere di questo nuovo tipo di umanità si può intravedere anche 
nello svolgimento della professione educativa. I giovani di oggi sono talmente stanchi di 
questo deserto di senso, così onnipervasivo e amplificato dalle casse di risonanza 
massmediatiche, che non appena scorgono i barlumi rutilanti del valore, si sentono 
ardere. Essi non avvertono solo la presenza di un angosciante fantasma di Dio. Sentono 
piuttosto la chiamata del Bene, e sono propensi a coglierne l’importanza, se sollecitati a 
viverla come l’avventura della loro vita, l’avventura della responsabilità, capace di dare 
senso e colore all’esistenza. Conoscono ormai fin troppo bene il modo in cui la vita sta 
perdendo il suo significato, e se è vero che si sentono spesso scoraggiati, è altrettanto 
vero che sono tanto assetati di quel senso ultimo che solo Dio può offrire. 

23 ID., Etica, op.cit., 199-200. 
24 Ivi, 206-207. 

16



SULLA SOGLIA DEL MISTERO: 
LA TEOLOGIA HA BISOGNO DELLA LETTERATURA? 

Matteo Pasqualone1 

Abstract 

Alla luce di una recente rivalutazione della disciplina della letteratura da parte della 
Chiesa, il seguente studio si preoccupa di indagare un possibile contributo che la 

letteratura può dare al sapere teologico, nella consapevolezza che tale rapporto non 
risulta sempre chiaro e univoco. 

In un primo momento, allora, si analizzeranno alcuni interventi magisteriali in cui emerge 
un’attenzione particolare che la Chiesa dovrebbe avere verso la letteratura e le arti. In 

seguito, partendo dall’icona biblica di Gv 20,3-9, verranno evidenziate le reazioni dei 
personaggi davanti alla tomba vuota, laddove Pietro sarà la personificazione della teologia 
e Giovanni della letteratura. Infine si metteranno in luce i contributi che l’immaginazione (e 

quindi la letteratura) può dare alla teologia, educandola a uno sguardo che sappia 
penetrare meglio il mistero dell’umano. 

Parole chiave: letteratura, teologia, immaginazione, fede 

Introduzione. Problematicità di un rapporto 

Quale contributo può portare la letteratura all’indagine teologica? Le opere letterarie si 
configurano come un vezzo, un divertissement da cui il teologo di professione deve tenersi 
alla larga o un esodo necessario per gustare appieno la realtà di Dio?  
Non sono domande nuove. Infatti si può notare che tutta la storia della Chiesa è attraversata 
dal rapporto tra letteratura e teologia, il quale, non sempre si è manifestato nelle stesse 
modalità.2 In modo particolare, nel XX secolo si assiste a un nuovo approccio, laddove la 
teologia vede nella letteratura una interlocutrice di pari rango.3 Tuttavia, nonostante il clima 
favorevole che sembra albergare tra questi due saperi, sembrano sussistere ancora alcune 
difficoltà nell’ordine dei ruoli che devono ricoprire. È giusto, ad esempio considerare la 
letteratura “ancella” della teologia?4 Oppure: può la teologia strumentalizzare la letteratura, 
piegandola ai significati che essa vuole esporre e riducendola a “storiella edificante”?5  
Sarà compito di questo intervento delineare una possibile collaborazione tra i due saperi in 
gioco, nella consapevolezza che tra letteratura e teologia dovrà rimanere sempre presente 
un confine che ne impedisca una completa fusione.6  

1 Docente IRC nella Scuola Secondaria di primo grado "Dante Arfelli" di Cesenatico. Ha pubblicato articoli su 
riviste teologiche e le sillogi poetiche Scommessa d'eterno, Il Ponte Vecchio, Cesena 2016, Ogni nascita è dal 
caos, Fara, Rimini 2020, Le tre margherite, Fara, Rimini 2024, e La voce del sangue Fara, Rimini 2025. 
2 Per una panoramica storico-teologica cfr. M. BALLARINI, Teologia e letteratura, Morcelliana, Brescia 2015. 
3 Per citare solo i maestri più rappresentativi del Novecento: cf. Romano Guardini, Hans Urs von Balthasar, 
Henri de Lubac, Karl Rahner e Jean-Pierre Jossua. 
4 In questi termini si esprime C. AVENATTI DE PALUMBO, «Letteratura: un’importante mediazione ermeneutica 
per la teologia», in Concilium 53(2017)5, 42. 
5 Di questo pericolo ci avverte Northrop Frye, sottolineando la natura dinamica e sempre rinnovante della 
Bibbia: cfr. N. FRYE, Il grande codice. Bibbia e letteratura, Vita e Pensiero, Milano 2018, 101-102. Cfr. anche 
H. U. VON BALTHASAR, Gloria. Stili ecclesiastici, II, Jaca Book, Milano 1971,4, dove si evidenzia il pericolo di 
piegare il testo letterario al concetto teologico, perdendone così il cuore del messaggio estetico-teologico. 
6 Cfr. F. BRANCATO, «La schiena di Dio». Escatologia e letteratura, Jaca Book, Milano 2019, 61. 

17



Religione e Scuola – 4 – novembre 2025 

1. I motivi di un dialogo

A uno sguardo complessivo sugli ultimi sessant’anni, è possibile scorgere all’interno della
Chiesa alcuni interventi volti ad allacciare ponti tra la letteratura e la teologia, nella certezza 
che tale dialogo possa arricchire entrambi.7  
Tale evidenza è ben presente nella costituzione dogmatica Gaudium et Spes, che vede nella 
letteratura e nell’arte importanti alleate per parlare al mondo contemporaneo. Infatti così si 
esprimono i padri conciliari: «A modo loro, anche la letteratura e le arti sono di grande 
importanza per la vita della chiesa. Esse si sforzano infatti di conoscere l’indole propria 
dell’uomo, i suoi problemi e la sua esperienza nello sforzo di conoscere e perfezionare se 
stesso e il mondo; si preoccupano di scoprire la sua situazione nella storia e nell’universo, 
di illustrare le sue miserie e le sue gioie, i suoi bisogni e le sue capacità, e di prospettare 
una migliore condizione dell’uomo. Così sono in grado di elevare la vita umana, espressa in 
molteplici forme, secondo i tempi e i luoghi».8  

Lo stesso Paolo VI, un anno prima della costituzione dogmatica, ha modo di riflettere su 
questo rapporto: delineando un percorso dove gli artisti con il progredire della storia si sono 
allontanati dalla fonte spirituale della Chiesa per andare ad abbeverarsi presso altre 
sorgenti, auspica un ritorno al dialogo, una rinascita del rapporto di amicizia che tra Chiesa 
e arte c’è sempre stato.9  

Nemmeno Benedetto XVI si è sottratto a questa conversazione arricchente e, citando 
esplicitamente gli interventi dei suoi predecessori, si rivolge agli artisti in un discorso tenuto 
nella Cappella Sistina,10 sottolineando come la via pulchritudinis possa essere un percorso 
estetico-teologico capace di suscitare itinerari di fede. In ultima istanza, anche Francesco 
risulta particolarmente legato al tema della letteratura e proprio a esso dedica un documento 
nel quale si auspica un inserimento delle materie letterarie nei percorsi di formazione dei 
sacerdoti e di tutti i credenti. Questo perché la letteratura “serve” «a sviluppare le immagini 
della vita, a interrogarci sul suo significato. Serve, in poche parole, a fare efficacemente 
esperienza della vita. […] La letteratura diventa allora una palestra dove allenare lo sguardo 
a cercare ed esplorare la verità delle persone e delle situazioni come mistero, come cariche 

7 In questo senso si esprime IOANNES PAULUS PP. II, Lettera agli artisti, 4 aprile 1999, in 
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/letters/1999/documents/hf_jp-ii_let_23041999_artists.html 
[consultato il 4 aprile 2025], laddove, oltre a chiedersi se la Chiesa ha bisogno dell’arte per adempiere la 
propria missione evangelizzante – risposta che risulta positiva –, si sottolinea la necessità che l’arte potrebbe 
avere della Chiesa per rispondere alle domande che da sempre indaga (cf. nn. 12-13). 
8 GS 62: EV 1/1528. A questa affermazione fanno eco le parole di René Latourelle: «La letteratura scopre gli 
abissi che abitano l’uomo, mentre la rivelazione, e poi la teologia, li assumono per dimostrare come Cristo 
giunge ad attraversarli e a illuminarli. Insomma, un’antropologia che cercasse di costruirsi senza aver posato 
un lungo sguardo preliminare sul soggetto che studia, cioè l’uomo, rischierebbe di essere insignificante», 
Letteratura, in R. LATOURELLE – R. FISCHELLA, Dizionario di Teologia fondamentale, Cittadella, Assisi 1990, 633. 
9 Cfr. PAULUS PP. VI, Omelia della Messa degli artisti, 7 maggio 1964, in https://www.vatican.va/content/paul-
vi/it/homilies/1964/documents/hf_p-vi_hom_19640507_messa-artisti.html [consultato il 4 aprile 2025]. 
10 Cfr. BENEDICTUS PP. XVI, Incontro con gli artisti. Discorso del Santo Padre Benedetto XVI, 21 novembre 
20009, in https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/speeches/2009/november/documents/hf_ben-
xvi_spe_20091121_artisti.html [consultato il 7 aprile 2025]. 

18

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/letters/1999/documents/hf_jp-ii_let_23041999_artists.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/it/homilies/1964/documents/hf_p-vi_hom_19640507_messa-artisti.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/it/homilies/1964/documents/hf_p-vi_hom_19640507_messa-artisti.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/speeches/2009/november/documents/hf_ben-xvi_spe_20091121_artisti.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/speeches/2009/november/documents/hf_ben-xvi_spe_20091121_artisti.html


Religione e Scuola – 4 – novembre 2025 

di un eccesso di senso, che può essere solo parzialmente manifestata in categorie, schemi 
esplicativi, in dinamiche lineari di causa-effetto, mezzo-fine».11 

La teologia, dunque, non può più esimersi dall’interrogare il sapere letterario per poter 
parlare un linguaggio vicino alla sensibilità contemporanea. Ma non è solo una questione di 
formule comunicative: Francesco ha ben evidenziato che la letteratura è una palestra per 
allenare lo sguardo alla realtà che ci circonda, una preparazione immersiva per l’occhio 
disabituato a un’osservazione autentica del mondo. Una lente capace di ridare fuoco alle 
esperienze sfocate o date troppo per scontate, abbarbicate dietro formule fredde e lisce 
come sfere di metallo. Ma, se l’oggetto di questa osservazione è il mistero di Dio, qual è la 
caratteristica precipua dello sguardo letterario? E di quello teologico? Entrambe sostano 
sulla soglia del sepolcro e guardano quel lenzuolo abbandonato sulla roccia, mistero di 
un’esperienza che ancora devono comprendere. Se dunque l’attenzione è rivolta ad un 
unico oggetto, unico non è il modo di vedere. Proprio come Pietro e Giovanni.  

2. Un’icona biblica: sguardi dalla soglia del sepolcro (Gv 20,3-9)

3Pietro allora uscì insieme all'altro discepolo e si recarono al sepolcro. 4Correvano insieme 
tutti e due, ma l'altro discepolo corse più veloce di Pietro e giunse per primo al 
sepolcro. 5Si chinò, vide (blépei) i teli posati là, ma non entrò. 6Giunse intanto anche 
Simon Pietro, che lo seguiva, ed entrò nel sepolcro e osservò (theōreĩ) i teli posati là, 7e il 
sudario - che era stato sul suo capo - non posato là con i teli, ma avvolto in un luogo a 
parte. 8Allora entrò anche l'altro discepolo, che era giunto per primo al sepolcro, e vide 
(orào) e credette.  [I grassetti sottolineati sono nostri] 

Alle prime schiarite mattutine Pietro e Giovanni si mettono in cammino (anzi corrono!) 
verso il sepolcro, mossi dall’urgenza di verificare la fondatezza della notizia ricevuta. 
Ognuno è perso nei propri pensieri. Battono con violenza il piede sul sentiero. Pietro, 
meditabondo e con gli acciacchi dell’età a rallentarlo, sente il fiato corto bruciargli i polmoni, 
ma cerca di non fermarsi. Giovanni, animato da un’euforia che non si sa spiegare, sembra 
fluttuare sulla polvere e sui sassi. Ha il passo talmente veloce che non si accorge di avere 
lasciato il vecchio amico alle spalle. Una fame di vita sembra divorarlo. Un fuoco che nella 
sua testa prende forma in un’unica parola: amore. È quello che lo fa essere così veloce.12 
Arrivato però alle soglie del sepolcro, si ferma per guardare dentro. Fa dell’ingresso il suo 
punto d’osservazione. Non ha bisogno di entrare. Guarda e vede. Il termine greco utilizzato 
è blépei, che indica la sensazione visiva in senso stretto, un guardare terreno che prende 
atto di ciò che attraversa il suo campo visivo, sfociando talvolta nell’area semantico di 
avvertire, notare, constatare, fare attenzione a qualcosa. È un’osservazione attenta al reale, 
che non ha paura di posarsi sugli oggetti. È un tenere all’erta vista e intelligenza. Ogni cosa 
che vede può essere rimando ad altro.13 Nel frattempo, arriva Pietro, che decide di non 
sostare insieme a Giovanni, ma di immergersi nello scandalo che sta avvenendo davanti ai 

11 FRANCISCUS, Lettera del Santo Padre Francesco sul ruolo della letteratura nella formazione, in PAPA 
FRANCESCO (a cura di A. Spadaro), Viva la poesia, Edizioni Ares, Milano 2025, nn. 30.32, 163-164. 
12 Cfr. S. FAUSTI, Il Vangelo di Giovanni, EDB, Bologna 2017, 491. 
13 Cfr. W. MICHAELIS, «βλέπω», in Grande Lessico del Nuovo Testamento, Paideia, Brescia 1966, VIII, 964-
968. 

19



 
 

Religione e Scuola – 4 – novembre 2025 
 
 
 
 
 

suoi occhi. Il giovane forse non si accorge neanche di lui, perché non è in gioco nessun 
primato in merito all’osservazione del mistero.14 Non è una gara.  

Pietro ha bisogno di entrare. E anche lui vede. Utilizzando il termine greco theōreĩ, è 
interessante notare come questo verbo possa andare ben oltre il significato base di 
osservare e arrivare a traslare nell’area semantica del contemplare/esaminare. Il che 
farebbe presupporre che il verbo voglia indicare un vedere che sfocia in una conoscenza 
teorica, in un’analisi accurata della situazione.15 E mentre è intento a provare ed enucleare 
i suoi teoremi, Giovanni entra con passo leggere e i suoi occhi trasfigurano i teli, donandogli 
una vista credente. Il verbo ‘ideĩn’, perfetto di orào,16 è un vedere che diventa conoscenza, 
“idea” luminosa e carica di promessa. È un vedere oltre lo strato superficiale del dolore, per 
scorgere una brace viva di risurrezione. 

Cosa può dire, allora, questa icona biblica del rapporto tra letteratura e teologia che 
stiamo cercando di delineare? 
Con le dovute cautele, proviamo a immaginare Pietro come la personificazione della 
teologia; di conseguenza, Giovanni ricoprirà il ruolo della letteratura. Se ci caliamo nella 
storia, possiamo notare come entrambi si muovano verso un’unica meta: il sepolcro, cioè la 
soglia del mistero. La teologia/Pietro ha il passo pesante, per certi versi cauto, segno di 
un’autorità e una saggezza che vogliono vagliare attentamente i segni dei tempi. Inoltre, 
questa “lentezza” evidenziata dal brano potrebbe raffigurare la fatica che spesso la teologia 
ufficiale nel camminare di pari passo con i cambiamenti repentini del mondo.  
La letteratura/Giovanni, invece, ha il piede svelto e agile, poiché è specchio della 
contemporaneità che abitiamo e, nel leggere gli accadimenti della realtà, spesso supera in 
velocità la teologia. Tuttavia, giunta davanti al sepolcro, ha l’umiltà di aspettare la compagna 
di viaggio e di “sbirciare” dalla soglia la misteriosa assenza del sepolcro. E questo le basta, 
perché il suo vedere (blépei) è capace di soffermarsi sui particolari, ma, allo stesso tempo, 
di vedere oltre. È un’intuizione che ha i tratti del profetismo, perché si basa su una valenza 
simbolica dell’esperienza. Nel frattempo, arriva la teologia che ha il privilegio di immergersi 
per prima nel mistero, ma il suo vedere (theōreĩ) ha bisogno di tempo per giungere a delle 
conclusioni certe. La sua, infatti, è una funzione sistematica che richiede la pazienza del 
pensiero e la solennità della ragione. Ma questo passaggio di sguardo in sguardo è 
finalizzato a un unico guardare, ossia a una visione che si fa conoscenza acquisita e sfocia 
nella fede (‘ideĩn’). Quindi la letteratura e la teologia si muovono con metodologie diverse, 
scelgono un differente punto d’osservazione, ma convergono gli occhi verso l’unico mistero.  

 
14 Cfr. R. E. BROWN, Giovanni. Commento al Vangelo spirituale, Cittadella, Assisi 2010, 1262; X. LÉON-DUFOUR, 
Lettura dell’Evangelo secondo Giovanni, San Paolo, Cinisello Balsamo 2007, 1161.  
15 Cfr. W. MICHAELIS, «θεωρέω», in Grande Lessico del Nuovo Testamento, op. cit., VIII, 971-974. Per 
correttezza metodologica, l’Autore segnala che l’interpretazione dei verbi che svolge in questo contributo è 
frutto di una riflessione personale che, solo in parte, trova sostegno negli studi esegetici. In modo particolare, 
risulta utile segnalare che i verbi rientranti nell’area semantica del “vedere” in Gv sono tra loro interscambiabili, 
senza evidenziare marcate differenze di traduzione o senso. Nel brano in questione i due verbi utilizzati – 
insieme a orao del v. 8 – non si allontano molto nel senso, tanto da poterli vedere come sinonimi (cf. R. E. 
BROWN, Giovanni, op. cit., 1235). In altri casi, sebbene la traduzione risulti sinonimica, c’è chi vede in questa 
differenziazione una sorta di climax conoscitivo che sfocia nella fede (cfr. E. GHEZZI, Come abbiamo ascoltato 
Giovanni. Studio esegetico-pastorale sul quarto Vangelo, Edizioni Digigraf, Bologna 2006, 1242). 
16 Cfr. W. MICHAELIS, «ὁράω/εἶδον», in Grande Lessico del Nuovo Testamento, op. cit., VIII, 956-964. 

20



Religione e Scuola – 4 – novembre 2025 

Allora in cosa la letteratura può aiutare la teologia (e perché no, viceversa) nel suo 
compito di annuncio? A esercitare uno sguardo diverso sul mistero dell’uomo, partendo dal 
presupposto che «la realtà conserva in sé, gelosamente, qualcosa che solo uno sguardo 
sapiente riesce a cogliere e a far emergere. La teologia ha questa pretesa o, meglio, questa 
missione. Deve farlo soprattutto “nel secolo della notte cosmica”; nel tempo, cioè, in cui 
l’abisso del mondo deve essere raggiunto e affrontato da coloro che ne son in grado. È 
innanzitutto quanto è stato fatto dagli artisti e dai grandi letterati».17  
In altre parole: la letteratura è la palestra dove la teologia impara ad affinare la facoltà 
dell’immaginazione creativa,18 riuscendo così a guardare il mondo con occhi trasfigurati. 

3. Fides quaerens imaginationem. Il contributo della letteratura alla teologia

L’immaginazione che porta alla creazione dell’opera letteraria trae le sue origini dalla
stessa struttura ontologica dell’uomo, in quanto «è una naturale attività umana, la quale 
certamente non distrugge e neppure reca offesa alla Ragione; né smussa l’appetito per la 
verità scientifica, di cui non ottunde la percezione. Al contrario: più acuta e chiara è la 
ragione, e migliori fantasie produrrà».19 Ancor di più: l’immaginazione è quella facoltà che 
rispecchia in modo subordinato l’atto creativo di Dio, poiché l’uomo reca in sé le vestigia 
della sua immagine.20 Pertanto l’immaginazione, che è tipica dello sguardo della letteratura, 
può e deve interagire con la teologia, apportando, in questo modo, un contributo 
indispensabile. Questo risulta vero soprattutto se consideriamo che l’immaginazione «è la 
porta attraverso cui sfuggiamo ai limiti di ogni modalità riduzionistica di vedere la realtà».21 
Alla luce di ciò, persino un lenzuolo appoggiato sulla pietra del sepolcro è capace di dire più 
di quello che appare, non perché l’oggetto stesso palesi in modo evidente un messaggio, 
ma perché diversi sono gli occhi che lo osservano. Infatti «un’immaginazione cristiana 
riconosce nella normalità dei segni il senso ultimo nonché una promessa del compimento 
finale»;22 occorre, cioè, fare la fatica di non fermarsi alla prima reazione davanti all’oggetto, 
ma affidarsi alla potenza creativa che l’immaginazione umana può compiere per scorgere 
l’ordito che sottostà alle vicende. È un atto dovuto alla realtà stessa, poiché non può fermarsi 
tutto all’apparenza.23 Significa, dunque, immergersi nelle acque dell’esperienza per 
esplorarne i fondali e scoprire che un anelito di risurrezione avvampa anche laddove ogni 
cosa sembra sotto il segno della morte.24 E, nel fare questo, la letteratura è maestra. Solo 

17 F. BRANCATO, «La schiena di Dio», op. cit., 15. 
18 L’«immaginazione creativa è concepita da Ricœur sulla base di un’antropologia della sproporzione tra la 
finitudine e l’infinito. […] Nella rottura provocata dal desiderio di infinito, l’immaginazione realizza la sua azione 
innovatrice. È questo il punto d’incontro della teologia con la letteratura», C. AVENATTI DE PALUMBO, 
«Letteratura: un’importante mediazione ermeneutica per la teologia», op. cit., 44. 
19 J. R. R. TOLKIEN, Albero e foglia, Rusconi, Milano 1976, 69. 
20 Ivi, 70. 
21 T. RADCLIFFE, Accendere l’immaginazione. Essere vivi in Dio, EMI, Verona 2021, 20. 
22 Ivi, 29. 
23 «Realtà e fantasia non sono opposte e antitetiche. La fantasia è un modo specifico di fare esperienza della 
realtà, una visione intensiva della realtà. Opporre realtà e fantasia significa spaccare in due l’esperienza che 
l’uomo fa del mondo, mettere le basi per mantenere una cesura radicale tra spirituale e materiale», A. 
SPADARO, L’altro fuoco. L’esperienza della letteratura II, Jaca Book, Milano 2009, 20. 
24 «Se lo scrittore usa gli occhi restando saldamente ancorato alla sua Fede, sarà tenuto a usarli con onestà, 
e il suo senso del mistero e l’accettazione di quest’ultimo ne risulteranno accresciuti. Guardare le cose peggiori 

21



 
 

Religione e Scuola – 4 – novembre 2025 
 
 
 
 
 

«allora si comprende che la letteratura può essere intesa come espressione della capacità 
di guardare il mondo con occhi “freschi”, nuovi, nonostante tutto e al di là del cliché della 
precarietà della vita».25  

Sta proprio in questa consapevolezza il contributo che la letteratura (e in senso più ampio 
l’immaginazione) può dare alla teologia. Rispettando i precipui campi d’indagine, le due 
discipline si lasciano permeare vicendevolmente, poiché un buon uso della ragione 
teologica è capace di produrre frutti maturi se irrorati dalla potenza dell’immaginazione. Si 
potrebbe dire che l’immaginazione stimola il ragionamento; e il ragionamento dà 
fondamenta solide all’immaginazione. Non a caso, una delle funzioni più importanti 
dell’immaginazione – tanto utile alla teologia – sta nel «riconciliare gli opposti, completare 
l’incompiuto, riparare ciò che è rotto, rendere presente l’assente, ordinare il caos, dire 
l’indicibile, pensare l’impensabile, e perfino, immaginare l’inimmaginabile».26 
Pertanto la letteratura apre alla teologia le possibilità dell’esperienza,27 aiutandola a non 
chiudersi in formule cristallizzate e a riscoprire la bellezza del proprio compito: dire Dio agli 
uomini. Con rigore e immaginazione. 
 
Conclusioni. Imaginatio quaerens fidem 
 

Proprio perché nel contatto tra le due discipline deve avvenire un reciproco scambio, 
l’immaginazione cristiana ha bisogno di affondare le proprie creazioni nella fede, sapendo 
che essa non le tarperà le ali, ma le permetterà di compiere voli ancora più liberi.  

Si configurerà così come un’immaginazione al servizio di un mistero che la supera e ogni 
dogma non sarà più il confine di una gabbia che l’imprigiona, ma il trampolino dal quale sub-
creare un mondo trasfigurato da occhi attenti a ogni sfumatura del reale.  
In questi termini si esprime con lucidità la grande romanziera cattolica Flannery O’Connor: 
«Per me un dogma è solo una via d’accesso alla contemplazione ed è strumento di libertà, 
non di costrizione. Salvaguarda il mistero a tutto vantaggio della mente umana».28 
 

 
non sarà per lui nient’altro che un atto di fede in Dio», F. O’CONNOR, Nel territorio del diavolo. Sul mistero di 
scrivere, minimum fax, Roma 2002, 96. 
25  A. SPADARO, L’altro fuoco, op. cit., 23. 
26 N. STEEVES, Grazie all’immaginazione. Integrare l’immaginazione in teologia fondamentale, Queriniana, 
Brescia 2018, 13. «Lo sguardo della letteratura forma il lettore al decentramento, al senso del limite, alla 
rinuncia al dominio, cognitivo e critico, sull’esperienza, insegnandogli una povertà che è fonte di straordinaria 
ricchezza. Nel riconoscere l’inutilità e forse pure l’impossibilità di ridurre il mistero del mondo e dell’essere 
umano ad una antinomica polarità di vero/falso o giusto/ingiusto, il lettore accoglie il dovere del giudizio non 
come strumento di dominio ma come spinta verso un ascolto incessante e come disponibilità a mettersi in 
gioco in quella straordinaria ricchezza della storia dovuta alla presenza dello Spirito, che si dà anche come 
Grazia», FRANCISCUS, Lettera del Santo Padre Francesco sul ruolo della letteratura nella formazione, in PAPA 
FRANCESCO (a cura di A. Spadaro), Viva la poesia, op. cit., n. 40, 169. 
27 «La letteratura “serve” fondamentalmente a dire la nostra presenta nel mondo e, come strumento ottico, a 
interpretarla, a cogliere ciò che va oltre la mera “letteralità” del vissuto, a discernere in essa significati e tensioni 
fondamentali; ma soprattutto “possibilità”, come scrive Emily Dickinson in un suo verso: I dwell in possibility, 
“abito nella possibilità”», A. SPADARO, Abitare nella possibilità. L’esperienza della letteratura, Jaca Book, Milano 
2008, 23. 
28 F. O’CONNOR, Sola a presidiare la fortezza. Lettere, Einaudi, Torino 2001, lettera ad “A.”, 2 agosto 1955, 28. 

22



LIBERARE L’INTELLIGENZA: CARITÀ INTELLETTUALE 
E PENSIERO MORALE IN ANTONIO ROSMINI 

Lucia Campogrande1 

Abstract 

Lo studio intende considerare la questione della necessità di ricomporre la frattura di fede 
e ragione per una nuova sintesi di fede e cultura, tema al centro della metodologia e delle 

finalità degli ISSR, allo scopo di affrontare l’attuale emergenza educativa, accogliendo 
l’invito del Magistero della Chiesa, che indica alcune vie da percorrere. Una di queste vie è 

costituita da quella che Antonio Rosmini chiamava «carità intellettuale». Nella prospettiva 
auspicata di un allargamento della ragione ad una dimensione di libertà, si considera la 

figura di Rosmini il cui pensiero, ed in particolare il pensiero morale, metafisicamente 
fondato, è stato capace di rispondere alle sfide della sua epoca e può illuminare anche la 

nostra, con uno spirito di innovazione che, senza opporsi alla tradizione, manifesta un 
chiaro impegno nel rinnovamento della pensabilità del rapporto di fede e ragione. 

Parole chiave: fede, ragione, metafisica, scienza morale 

Introduzione 

Nella Lettera Enciclica Fides et Ratio Giovanni Paolo II menziona Antonio Rosmini come 
modello esemplare per un ripensamento della filosofia cristiana e della teologia, accanto a 
John Henry Newman, Jaques Maritain, Edith Stein ed altri, a servizio del bene della Chiesa 
e di tutta l’umanità.2 Aiutare la coscienza degli uomini di oggi a recuperare il senso globale 
ed integrale dell’esistenza: ecco ciò che per Antonio Rosmini ha significato l’espressione 
«carità intellettuale». La carità da lui concepita è intelligente, aperta agli stimoli dei tempi e 
delle circostanze e questa prospettiva di carità innerva tutta la sua opera. Nel tentativo di 
entrare nelle pieghe e nelle piaghe della modernità, lo sforzo speculativo del filosofo di 
Rovereto è sempre stato accompagnato dalla preoccupazione di indicare con chiarezza le 
conseguenze pratiche di tale speculazione, necessarie, a suo avviso, alla sfida 
dell’educazione cristiana. L’attuale emergenza educativa chiama ogni educatore, cristiano 
e non, a porsi una domanda di fondo: come rendere ragione della speranza per educare 
alla speranza? Occorre a tale proposito chiedersi se davvero sia venuta meno la speranza 
di poter ricercare nei tentativi della filosofia risposte significative. In Fides et Ratio il pontefice 
è perentorio: la filosofia deve recuperare con forza la sua vocazione originaria, di umana 
ricerca della verità. Da teologi cristiani che sono stati anche grandi filosofi e dalle loro 
vicende personali possiamo dunque trarre esempi significativi di un cammino di ricerca 
filosofica che tragga vantaggi considerevoli dal confronto con i dati della fede. Per Benedetto 
XVI «la questione fondamentale e decisiva dell’educazione»3 richiede di «allargare gli spazi 
della nostra razionalità, riaprirla alle grandi questioni del vero e del bene, coniugare tra loro 
la teologia, la filosofia e le scienze, nel pieno rispetto dei loro metodi propri e della loro 

1 Docente di IRC, iscritta al corso di Laurea Magistrale presso l’ISSR di Bologna. Il presente Studio è stato 
elaborato a partire dall’esercitazione per il Baccalaureato in Scienze Religiose presso lo stesso Istituto. 
2 GIOVANNI PAOLO II, Lettera enciclica Fides et Ratio, 14. 09. 1998., Paoline, Cinisello Balsamo, 1998, n. 74, 
108-109.
3 BENEDETTO XVI, Discorso ai partecipanti all’incontro degli Insegnanti di Religione Cattolica, Aula Paolo VI
Città del Vaticano, 25. 04. 2009, Libreria Editrice Vaticana, Città del Vaticano 2009.

23



 
 

Religione e Scuola – 4 – novembre 2025 
 
 
 
 
 

reciproca autonomia, ma anche nella consapevolezza dell’intrinseca unità che le tiene 
insieme».4 
Si rivolge così, in particolare, ai docenti di religione ed auspica che il loro insegnamento, nel 
mostrare la profonda umanità della dimensione religiosa, giovi agli alunni nell’aprire ad una 
dimensione di libertà, facendosi «vera carità intellettuale».5 Il cambiamento d’epoca rende 
importante l’esercizio della carità intellettuale oltre che materiale: lo ha sostenuto Papa 
Francesco, che ha ribadito la necessità un’educazione sana, che sappia proporre valori 
morali, spesso veicolati dalle culture religiose, per fronteggiare le tendenze individualistiche 
e conflittuali.6 Lo stesso Francesco ha citato la carità intellettuale del Beato Antonio Rosmini 
come un atteggiamento essenziale in grado di illuminare e orientare anche la ricerca 
teologica.7 
 
1. Apertura metafisica e radicamento nell’essere della nostra mente 
 

Alle soglie del secondo millennio, Giovanni Paolo II dichiara l’intento di rivolgere lo 
sguardo alla filosofia quale peculiare attività della ragione e si annovera tra coloro che 
ritengono di non aver mai smesso di credere nelle potenzialità di «una filosofia di portata 
autenticamente metafisica».8  

Il Magistero riconosce il merito della filosofia moderna di aver messo fruttuosamente al 
centro l’uomo e pure sottolinea che «quella stessa ragione, intenta ad indagare in maniera 
unilaterale sull’uomo come soggetto, sembra aver dimenticato che questi è pur sempre 
chiamato ad indirizzarsi verso una realtà che lo trascende»9 e che «senza riferimento ad 
essa, ciascuno resta in balia dell’arbitrio».10 La filosofia ha tralasciato di orientare la sua 
ricerca all’essere, confidando unicamente nell’ umana conoscenza. Da questa curvatura 
dello sguardo, che preclude alla ricerca della verità in senso metafisico, sono derivate varie 
forme di relativismo che hanno portato la ricerca filosofica a «smarrirsi nelle sabbie mobili 
di un generale scetticismo».11  

Un buon antidoto per i più disillusi e per i momenti di sconforto di ciascuno, può rivelarsi 
l’insegnamento di Maurizio Malaguti,12 con il suo invito a «vivere in filosofia», ovvero 
collocarsi in un ritrovato orizzonte veritativo. Il Professor Malaguti ci ricorda quanto si inganni 
chi tende a ridurre la filosofia a generico esercizio intellettuale e ci sprona a rivolgerci alla 
dimensione metafisica. Nella convinzione che si sia smarrito il significato profondo di cosa 

 
4 Ivi. 
5 Ivi. 
6 PAPA FRANCESCO, GRANDE IMAM AHMAD AL-TAYYEB, Documento sulla Fratellanza umana per la pace mondiale 
e la convivenza comune, Abu Dhabi, 4. 02. 2019., Libreria Editrice Vaticana, Città del Vaticano 2019. 
7 FRANCESCO, Lettera apostolica in forma di «motu proprio» Ad theologiam promovendam, 1. 11. 1023, Libreria 
Editrice Vaticana, Città del Vaticano, 2023. 
8 GIOVANNI PAOLO II, Fides et ratio, n. 83. 
9 Ivi. 
10 Ivi. 
11 Ivi. 
12 Maurizio Malaguti (1942-2018) è stato professore ordinario di Filosofia teoretica presso l’Alma Mater 
Studiorum - Università di Bologna. 
 

24



Religione e Scuola – 4 – novembre 2025 

significhi pensare, egli riattualizza la notizia dell’essere parmenideo, attraversando la 
corrente agostiniana, che pone l’essere nella radice più interiore della soggettività.  

Il punto di partenza di Malaguti è il recupero di una metafisica del pensiero fondante e 
individua in Antonio Rosmini uno degli interpreti più geniali di questa tradizione. Il filosofo di 
Rovereto è in grado di riproporre, rimanendo in dialogo con la filosofia kantiana, la 
distinzione tra il pensare come intueor, ovvero come intuizione dell’essere ed il conoscere 
rivolto alle cose, distinzione che nella filosofia moderna si era persa e anche oggi è da 
riconsiderare. 
Di fronte al panorama culturale della prima metà dell’Ottocento, egli ripropone ed attualizza 
la tradizione platonico-agostiniana. Nel suo pensiero riecheggia infatti il tema agostiniano 
della illuminazione. Agostino riconosce nella mente umana, mens, una capacità intellettiva, 
la ratio superior e una ratio inferior, la quale è rivolta agli enti finiti, ovvero la distinzione tra 
intelletto (intellectus) e ragione (ratio).  

Rosmini intende l’intellectus di Agostino come intuito dell’essere: non è possibile il 
pensare del soggetto pensante se non a partire dalla presenza dell’essere. L’intelletto è 
partecipativo e cioè partecipa di un raggio divino. Nelle opere successive al Nuovo saggio 
sull’origine delle idee e segnatamente nella postuma Teosofia, Rosmini elabora una dottrina 
che ha un ruolo cardine nel suo pensiero, quella delle tre forme dell’essere (forma ideale, 
forma reale e forma morale) e chiama la notizia dell’essere presente alla soggettività 
pensante essere ideale. L’ essere ideale non è il concetto universale dell’essere frutto di 
uno sforzo speculativo, ma un astratto divino, poiché è Dio stesso che liberamente astrae 
dalla sussistenza dell’Oggetto assoluto, ovvero il Verbo, l’essere ideale che manifesta alle 
menti.13 L’idea è l’essere intuito dall’uomo e non il Verbo. In tal modo Rosmini evita ogni 
interpretazione del suo pensiero in senso ontologistico, poiché l’essere ideale oggettivo non 
coincide con l’Essere assoluto divino, ma è piuttosto un’appartenenza divina, un raggio della 
sua luce, che Egli partecipa nelle menti intelligenti. La sfida per Rosmini, che ha il coraggio 
di riproporre tale dottrina ad una società tardo illuminista e materialista, è quella di riuscire 
a distinguere l’essere ideale sia dall’intelligenza divina che lo origina per astrazione, sia dagli 
enti reali finiti.14 È Ideale in quanto separato dalla personalità reale del Verbo, quindi 
presentantesi nella forma oggettiva e impersonale, si dà all’intuizione umana della mens, 
che in quell’atto ne risulta informata: l’essere ideale è dunque forma della mente, nel senso 
che «informa la mente»15 in quanto prima verità dell’intelligenza, lume della ragione che 
«accende» la mente, la fonda. La relazione tra essere ideale e mens è dunque quella tra 
principio e principiato e non quella tra causa ed effetto, per cui, a partire da essa, la mens è 
essenzialmente apertura costitutiva all’essere. Maurizio Malaguti ritrova nell’accorgimento 
teoretico rosminiano la trasparenza dell’originario fondamento ed è in questi termini che egli, 
sulla scorta di Rosmini, ripensa la dimensione metafisica propria dell’uomo.16 Rosmini 

13 N. RICCI, La «prossimità» come fondamento delle relazioni umane nella filosofia morale di Antonio Rosmini, 
in DOSSI M, GHIA F., Diritto e diritti nelle tre società di Rosmini, Brescia, Morcelliana, 2014, 112. 
14 N. RICCI, Antonio Rosmini: per un rinnovamento della metafisica, in U. MURATORE, Una profezia per la 
Chiesa. Antonio Rosmini verso il Vaticano II, Comunità San Leolino, Feeria, Panzano in Chianti 2010, 116. 
15 A. ROSMINI, Teosofia, t. 1, in M. A. RASCHINI, P.P. OTTONELLO, A. Rosmini, Teosofia, Istituto di Studi filosofici, 
Centro Internazionale di Studi Rosminiani, Città Nuova, Roma-Stresa 1998, 425. 
16 N. RICCI, Antonio Rosmini: per un rinnovamento della metafisica, op.cit., 111. 

25



 
 

Religione e Scuola – 4 – novembre 2025 
 
 
 
 
 

definisce la modalità con cui l’essere ideale si manifesta alla mens come il «per sé noto»,17 
ovvero la prima verità, che la mens riceve e sulla base della quale può conoscere e dedurre 
tutte le altre idee. 

Il punto di partenza radicalmente ontologico ha come conseguenza che l’essere ideale, 
in quanto forma dell’intelligenza, sia anche forma della conoscenza, cioè fondamento 
dell’intelligibilità degli enti. A partire dalla forma ideale dell’essere, Rosmini procede per 
deduzione ad una seconda forma dell’essere: la forma reale. Le due forme dell’essere sono 
tali in quanto distinte ma al contempo in relazione necessaria: all’essere ideale oggettivo, 
«per sé noto», principio di intelligibilità, corrisponde il principio soggettivo reale che lo riceve. 
Vi è una relazione costitutiva tra queste due forme dell’essere. La mente stessa è per 
Rosmini atto di relazione, laddove «questa relazione esprime la costitutiva apertura della 
mente all’essere che ad essa si manifesta quale principio fondante».18 

 
2. Riconoscersi fondati nell’essere è il principio della morale. 
 

La morale rosminiana non comincia nell’uomo, ma ha le sue radici nell’essere, è una delle 
specifiche forme dell’essere, è l’essere stesso.19 La sua speculazione scorge la relazione 
essenziale tra l’oggettività dell’essere e la soggettività umana. Rosmini insiste sulla 
oggettività del bene ma questa deve incontrarsi con la nostra soggettività reale. 

 L’intuizione passiva dell’essere ideale, che si manifesta alla mente e in questo la fonda, 
accendendola con la sua luce, è principio di intelligenza e origina al contempo la tensione 
amativa: questo vinculum, che è amore, è la terza forma dell’essere (forma morale, definita 
anche «per sé amato»), che «perfeziona il soggetto intelligente costituendo quella tensione 
amativa che realizza e potenzia l’adeguamento del soggetto reale al suo oggetto ideale».20  

Il pensiero sulla moralità umana, che ha origine in questo vincolo, è riscattata da ogni 
deriva relativistica nel riunire in sé la dimensione soggettiva e quella oggettiva: «L’uomo 
incomincia ad essere attualmente morale quando aderisce con la sua propria attività 
volontaria all’essere in tutta l’estensione del suo ordine».21  
Non è sufficiente conoscere il bene per compierlo, ma è necessario che la verità sia voluta, 
ovvero amata, voluta come bene: in questo consiste la moralità. 
 
3. «Segui nel tuo operare il lume della ragione» 
 

Nei Principi della scienza morale (1831), definita da Augusto del Noce la più grande opera 
etica della modernità,22 il tema rosminiano della forma dell’intelligenza si salda alla 
questione morale. Ciò che era chiaro a Rosmini riguardo all’epoca in cui scriveva è oggi 

 
17 Cf. A. ROSMINI, Teosofia, t. 1. 
18 N. RICCI, La «prossimità», op.cit.,114. 
19 C. BERGAMASCHI, L’essere morale nel pensiero filosofico di A. Rosmini, La Quercia, Genova 1982, 36. 
20 N. RICCI, La «prossimità», op.cit.,115. 
21 A. ROSMINI, Teosofia, t. I, op.cit., 192.  
22 N. RICCI, Essere e libertà. L’attualità dell’etica rosminiana nella lettura di Del Noce, in S. AZZARO, R. AZZARO 
PULVIRENTI (a cura di), Augusto Del Noce (1910-1989) Filosofia politica, crisi morale e storia contemporanea, 
Atti del Convegno nel ventennale della morte di Augusto Del Noce (Roma 20 novembre – Cassino 21 
novembre 2009), Pagine s.r.l., Roma 2011, 167-185. 

26



Religione e Scuola – 4 – novembre 2025 

quantomai attuale: uno dei più grandi problemi del paradigma culturale odierno è che la 
scienza morale pare aver perso terreno. La scienza morale fornisce le norme, quelle che 
Rosmini definisce le «regole dell’onesto e del giusto». Queste norme, si chiede l’autore, 
hanno valore in sé o sono soggette al mutare dei tempi, dei costumi e delle leggi positive? 

 La necessità di obbedire alla legge morale dell’onesto e del giusto non deriva dal fatto 
che in tale obbedienza l’uomo trovi il suo perfezionamento: la perfezione dell’uomo è un 
effetto conseguente di tale obbedienza, ma non è la ragione di essa. L’affermazione di 
Rosmini non è affatto scontata per la nostra sensibilità contemporanea. Inoltre vi è un 
grande equivoco contro cui ci metteva in guardia Rosmini: la morale è stata per lungo tempo 
così confusa con altre scienze affini, da trovarsi oggi totalmente assorbita 
nell’Eudemonologia e ad aver perso i suoi principi fondamentali, che sono l’oggetto della 
trattazione che Rosmini si propone di svolgere. Rosmini cita a tale proposito alcuni autori, 
storici e contemporanei, responsabili di aver stravolto a tal punto l’Etica che la felicità è 
divenuta il nuovo fine e la virtù il mezzo per ottenerla con un grave esito: se la virtù da fine 
è ora considerata un mezzo per la felicità, essa perde il suo valore assoluto e si relativizza. 

 Si è persa la capacità di interrogarsi su cosa sia la virtù e perciò: «conviene dunque che 
l’Etica prima ci dica che cosa sia la virtù in se stessa, e poi ci potrà aggiungere che ella è 
un mezzo all’umana felicità».23 Poco manca, invece, aggiunge Rosmini, che la virtù sia 
degradata dallo stato di signora a quello di fantesca.  
L’essenza della moralità non si trova nell’uomo, ma è «contemplata riflessivamente 
dall’uomo»24 e da lui «pronunciata nettamente».25 Evitare il bene e fuggire il male: vi è un 
riconoscimento della mente umana, mediante il quale essa forma i giudizi morali. È la luce 
dell’essere che, costituita l’intelligenza, avendola accesa con la sua luce, si pone come 
principio di ogni atto e di ogni giudizio e azione morale. La prima legge morale viene così 
espressa da Rosmini: «segui nel tuo operare il lume della ragione».26 La formula riesce a 
ribaltare la narrazione ancora ispirata alla cultura settecentesca: per gli illuministi seguire la 
ragione significava porgere il massimo ossequio ad una ragione intesa in senso 
soggettivistico. Di qui si è fatta strada la posizione di coloro che attribuiscono al soggetto i 
caratteri divini dell’oggettività morale: «cotesti vi parlano spesso, con un tuono pieno di 
entusiasmo, del divino dell’uomo, e vi fanno l’uomo legge a se stesso».27 Alla base 
dell’errore vi è la confusione tra la dimensione ideale dell’essere, il lume della ragione, forma 
e principio dell’intelligenza e la mente reale soggettiva. La ragione considerata in se stessa 
può essere fallibile, laddove non segua il lume che, al contrario, «non ammette in sé errore, 
poiché non dipende egli punto dallo spirito umano, né dalla sua industria è acquisito e 
procacciato ma è in lui innato, in lui messo e spirato dallo spirito del creatore».28 Il riferimento 
rosminiano all’essere ideale come prima legge morale ha le sue radici nella classicità, 
ancora prima che nel mondo cristiano: Cicerone nel De legibus (52 a.C.) affronta il tema di 
una legge morale eterna che non è frutto dell’ingegno e dell’arbitrio umano. Rosmini cita 

23 Ivi, 40. 
24 Ivi. 
25 Ivi. 
26 Ivi, 56. 
27 Ivi, 63. 
28 Ivi, 57. 

27



 
 

Religione e Scuola – 4 – novembre 2025 
 
 
 
 
 

proprio il passo di Cicerone relativo alla legge morale prima dei riferimenti a scrittori 
ecclesiastici come Girolamo, che individua il giudizio del bene in arce animi e Bonaventura, 
che lo colloca in apex mentis, nella rocca dell’animo, nell’apice dell’anima umana.29 Il lume 
della ragione è il raggio mediante il quale Dio effonde in ogni uomo l’idea dell’onesto e del 
giusto. Così l’uomo scopre nell’intimo «una legge che non è lui a darsi, ma alla quale deve 
invece obbedire».30 
 
Conclusione 
 

Il pensiero rosminiano è stato considerato da alcuni intellettualistico per la sua 
costruzione rigorosa e la non sempre facile comprensione del suo stile di scrittura, ma vale 
la pena addentrarvisi per scorgere «il sugo della storia». Anche Manzoni, che pure critica 
talvolta la prosa ricercata dell’amico filosofo, riconosce il valore della sua speculazione.31 
Le manzoniane Osservazioni sulla morale cattolica (1855) rivelano l’interesse comune per 
la morale e tradiscono, in alcuni passaggi, la presenza di suggestioni scaturite dal fascino 
del trattato rosminiano.32 In esso si riabilita l’intelligenza come fondamento della dignità 
dell’uomo, superando il primato della ragione illuministica, chiusa in se stessa. Alla cultura 
di derivazione settecentesca, alla quale riconosce il pregio di aver riavviato un dibattito 
filosofico ormai stagnante, Rosmini risponde offrendo un’indagine sull’autentico significato 
del pensare umano. Riesce a ripresentare quindi la questione gnoseologica per distinguerla 
da quella relativa alla facoltà intellettiva e mette in luce il nesso ontologico che esiste tra le 
due componenti dell’intelletto e della ragione conoscitiva. Risolvere la ricerca metafisica 
nella dottrina della conoscenza, come nell’idealismo, ha portato allo smarrimento del senso 
metafisico del fondamento dell’autocoscienza e quindi a sacrificare le più profonde istanze 
dello spirito umano.33  

L’idea dell’essere, che, come abbiamo visto, fonda l’intelligenza e di conseguenza è 
anche principio di ogni nostra conoscenza si qualifica inoltre come primo principio della 
legge morale. Rosmini invita a considerare la connessione ineliminabile che esiste tra ogni 
atto dell’essere, ogni ente che si attua nell’orizzonte dell’essere, e il bene morale. La sua 
speculazione definisce la morale come una forma dell’essere. Perciò il bene morale 
riacquista la sua valenza oggettiva, dal momento che l’intelligenza è capace di elevarsi al di 
sopra dei sensi e considerare i beni in sé stessi e non come mezzi, compiendo così un atto 
di giustizia. Al contrario la maggior parte delle teorie filosofiche del tempo di Rosmini 
procedevano in altra direzione e consideravano il bene da una prospettiva esclusivamente 
soggettiva oppure, al contrario, attribuivano all’oggetto ciò che è proprio dell’uomo, come 
nel caso de sensisti. L’opzione rosminiana è quella di un sistema che integra il soggetto e 
l’oggetto. Il suo sforzo teoretico si configura come una vera e propria missione, animata da 
una cristiana carità intellettuale, a servizio della Chiesa e della società. 

 
29 Ivi, 58. 
30 GS 16: EV 1/1369. 
31 M. DOSSI, Il Santo proibito, EDB, Bologna 2021, 27. 
32 Cfr. A. MANZONI, Osservazioni sulla morale cattolica, a cura di U. COLOMBO, San Paolo, Cinisello Balsamo 
2023. 
33 M. F. SCIACCA, La filosofia morale di Antonio Rosmini, Fratelli Bocca, Roma 1955, 47-48. 

28



Religione e Scuola – 4 – novembre 2025 

 Gli argomenti che Rosmini intende riaffermare sono quelli dell’esperienza cristiana, che 
hanno una validità universale, a suo avviso ancora capace di interloquire con la cultura della 
sua epoca. Quest’ultima si proclamava artefice dell’«invenzione della libertà»,34 ma 
ignorava il significato originario della tanto agognata libertà, esercitata ormai a piacimento 
nella scelta arbitraria del bene o del male, dimenticando che la dignità dell’uomo è raggiunta 
quando egli «liberandosi da ogni schiavitù di passioni, tende al suo fine con scelta libera del 
bene».35 

34 Cfr. J. STAROBINSKI, L’invenzione della libertà 1700-1789, Abscondita, Milano 2018. 
35 GS 17: EV 1/1370.  

29





L'ARTE DELLA DOMANDA NEL MITO E NELLE TRAGEDIE GRECHE 

Marco Tibaldi1 

Abstract 
Una didattica efficace si fonda sulla capacità di suscitare domande nei propri interlocutori 

a partire dai testi che vengono presentati. In chiave interdisciplinare qui si propone una 
riflessione che analizza il fenomeno del mito e delle tragedie classiche, per mettere in 

evidenza le domande antropologiche di senso che essi implicano. In questo modo si crea 
un interessante ponte verso i temi e i temi posti dalla tradizione biblica. 

Parole chiave: mito, tragedia, cultura, interdisciplinarietà, domanda 

Introduzione 

Una delle caratteristiche fondamentali di un buon educatore è la capacità di saper 
suscitare le domande nei propri interlocutori. Spesso infatti c’è il rischio di dire o di 
organizzare interi percorsi formativi che però non agganciano le domande reali dei nostri 
destinatari. Il mito e la tragedia antica sono un fertile ambiente per far emergere importanti 
domande antropologiche attorno a cui poi costruire itinerari di senso.   

1. La tragedia come forma di interrogazione

Quando si pensa alle domande fondamentali dell'uomo, il pensiero va quasi naturalmente
alle grandi questioni affrontate dalla filosofia: da dove veniamo, dove andiamo, il senso del 
dolore, il rapporto tra la nostra parte spirituale e quella corporea, la vita sociale dell'uomo. 
L'orizzonte filosofico si configura come caratterizzato da universalità e necessità, poiché 
indaga la vita degli uomini prevalentemente attraverso il logos. C'è però una forma più 
originaria di interrogazione che ha una diversa metodologia e una diversa capacità di 
intercettare l'animo umano. Stiamo parlando del mondo del mito2 e della tragedia.3 Come 
vedremo, soprattutto la seconda ha la capacità di interpellare tutta l'esistenza di coloro che 
la vivono o che vi assistono. È una riserva antropologica di primaria importanza. Innanzitutto 
per il metodo che rifugge dalle generalizzazioni e per questo ben si adatta ai nostri tempi 
frantumati. In secondo luogo, perché le domande della tragedia mettono a tema la 
singolarità di ciascun individuo nella sua irrepetibilità. Proprio percorrendo questa via è 
possibile rintracciare un percorso che sia universale pur partendo dal particolare. Per 
metterlo in luce ora prenderemo in esame le trame delle principali tragedie che il genio greco 
ha messo in campo. Le tragedie sono drammi, azioni teatrali, l'arte che più di ogni altra si 
avvicina alla rappresentazione della vita.4.Anche questo è un tratto particolarmente adatto 

1 Docente di Teologia sistematica presso UNIBO e ISSR “Vitale e Agricola” della FTER. 
2 Il potere rivelatore dei miti è stato efficacemente messo in luce da A. Cavarero quando commentando il 
dialogo tra Edipo e la Sfinge, fa notare come la risposta filosofica esatta che questi crede di dare al mostro 
che lo interrogava su chi fosse quell'essere che al mattino si muove a quattro gambe, a mezzogiorno con due 
e alla sera con tre – l'uomo- in realtà sta ignorando chi sia lui veramente cosa che gli sarà svelata solo dal 
racconto completo e non dalle speculazioni astratte della filosofia. Cf. A. CAVARERO, Tu che mi guardi, tu che 
mi racconti. Filosofia della narrazione, Castelvecchi, Roma 2022, 13-25.   
3 Per le considerazioni che seguono cf. R. OTTONE, Il tragico come domanda. Una chiave di volta della cultura 
occidentale, Glossa, Milano 1998.  
4  Molto affine allo spirito della tragedia e della commedia è il fenomeno del gioco, per la sua capacità di 
esplorare con animo aperto possibilità che la sola ragione scarterebbe perché poco serie. Su questi temi cf. J. 

31



 
 

Religione e Scuola – 4 – novembre 2025 
 
 
 
 
 

alla nostra epoca caratterizzata dal goethiano «in principio era l'azione»5 e poi così segnata 
dal fare e meno dal pensare. Non è un caso infine che il tragico oggi sia rappresentato più 
nelle serie televisive e nel cinema6 che nel teatro, in virtù della maggior fruibilità dei new 
media rispetto allo spettacolo in presenza. 
 

2. Dal mito alla tragedia 
 

La prima forma radicale di interrogazione antropologica viene dal mito, che è anche la 
culla entro cui è germinata la tragedia greca. Il mito fondatore per così dire del mondo 
culturale greco è quello di Dioniso, che occorre riscattare dalle precomprensioni dovute al 
successo della filosofia nicceana che ne ha fatto il contraltare di Apollo. R. Ottone nel suo 
ottimo studio, appoggiandosi anche ad altri eminenti studiosi del mondo greco, ha mostrato 
come in realtà le due figure non siano così opposte come si è pensato, e che per certi versi 
il mito di Dioniso ingloba anche molti degli attributi normalmente riferiti ad Apollo. A Dioniso 
infatti viene attribuita una forma particolare di sapienza acquisibile non senza sofferenza,7 
per questo viene definito «cacciatore» come nelle Baccanti di Euripide in cui Agave, madre 
e omicida inconsapevole del figlio, Penteo, che si era rifiutato di dare onore a Dioniso, 
afferma che: «(Agave) Bacco che guida la muta dei cani, sapiente che sapientemente 
incalzò le menadi/ (coro) il Signore è infatti cacciatore».8 Qual è la ricerca, la caccia, messa 
in atto da Dioniso? È il senso globale della vita che include anche la contraddizione massima 
della morte. Non a caso, è un dio o un semidio che muore e rinasce: «Possiamo dire che 
Dioniso è il dio della contraddizione, o meglio, è il dio di tutto ciò che, espresso attraverso 
parole, appare contraddittorio: poiché Dioniso è ad un tempo vita e morte, gioia e dolore, 
bontà e crudeltà, cacciatore e preda, toro e agnello, maschio e femmina, bramosia e 
distacco, pacatezza e violenza; tutto nell'immediatezza».9 Nel creare il mito di Dioniso, ci si 
è voluti avvicinare alle sorgenti della vita e al suo tramonto, all'essere come dei e come 
animali, tensioni che l'uomo sperimenta in sé e che lo rendono un tutto complesso, una 
creatura di mezzo, un centauro metà uomo e metà animale. Dioniso è portatore di una follia 
che genera sapienza perché per rispondere alle questioni che lui vuole affrontare occorre 

 
HUIZINGA, Homo ludens, Einaudi, Torino 2002; C. S., PEIRCE, «Un argomento trascurato per la realtà di Dio», 
in Id., Pragmatismo e oltre, introduzione e traduzione di Giovanni Maddalena, Bompiani Milano 2000, 127-173.   
5 J.W. GOETHE, Faust, Gulliver, Santacargelo di Romagna (RN), 1996, 29. 
6 A. GRASSO, Buona maestra. Perché i telefilm sono diventati più importanti del cinema e dei libri, Mondadori, 
Milano 2007. 
7 J.-P. VERNANT – P. VIDAL-NAQUET, Mito e tragedia due. Da Edipo a Dioniso, Einaudi, Torino 2001, 223-254, 
anche Nietzsche nel suo La nascita della tragedia, 118, deve ammettere che questa fu la scoperta dell'ultimo 
Euripide. Una ripresa in senso filosofico del potere conoscitivo del dionisiaco si trova nella riflessione di 
Balthasar in relazione allo scandaglio dell'anima tedesca cf., R. SALA, Dialettica dell'antropocentrismo. La 
filosofia dell'epoca e l'antropologia cristiana nella ricerca di H.U. von Balthasar: premesse e compimenti, 
Glossa, Milano 2002, 279-403; D. D'ALESSIO, Ecce homo. Il dramma dell’umanesimo cristiano, Glossa, Milano 
1999, 148-150. In relazione specificatamente alla teologia: V. SONCINI, «Dioniso contro il crocifisso». 
Ricostruzione critica della filosofia di F. Nietzsche. Provocazione per la Teologia? Glossa Milano 2001. In 
relazione alle origini stesse della filosofia greca: G. COLLI, La nascita della filosofia, Adelphi, Milano 1975, 11-
22.  
8 EURIPIDE, Baccanti, 1189-1192. 
9 R. OTTONE, Il tragico come domanda, op.cit., 231. 

32



Religione e Scuola – 4 – novembre 2025 

andare oltre gli schemi. Per questo motivo, nel culto di Dioniso trova posto tutto ciò che è 
eccentrico: le orge, la danza, la musica, il gioco, la vita beata, esperienze mistiche, visioni 
estatiche del mondo ed anche una forma di controllo delle emozioni.10 In definitiva, la vera 
sapienza si raggiunge solo attraversando il mare delle contraddizioni, entro cui si dibatte la 
vita dell'uomo e che la tragedia metterà a tema. 

Apollo d'altro canto possiede la sapienza in modo esplicito e chiaro. La razionalità che lo 
segna però non è frutto di una sola indagine razionale ma affonda le sue radici nel divino 
come afferma lo stesso Aristotele: «Il principio del discorso razionale non è un discorso, ma 
qualcosa di più forte. Che mai, all'infuori del dio, potrà essere più forte sia della scienza sia 
dell'intuizione?».11 Così sia nella prospettiva di Aristotele come già di Platone, la sapienza 
umana affonda le sue radici in un rapporto particolare con il divino accessibile attraverso la 
via divinatoria della follia. Platone parlando della sapienza che viene elargita a Delfi, al 
santuario dedicato proprio ad Apollo, afferma che «ora invece i più grandi beni giungono a 
noi attraverso la follia (manias), che è concessa per un dono divino. Infatti proprio alla 
profetessa di Delfi e le sacerdotesse di Dodona, in quanto possedute dalla follia, hanno 
procurato alla Grecia molte belle cose, sia agli individui sia alla comunità; in quanto invece 
padrone di sé poche cose».12 

All'interno della comune origine, permangono comunque delle differenze tra i due miti. 
Apollo ad esempio agisce sempre indirettamente come segnalano le frecce e le parole di 
cui si serve per comunicare con gli uomini. Egli resta, per così dire, ad una distanza di 
sicurezza dagli uomini, inoltre i suoi oracoli sono sempre enigmatici e per questo 
necessitano di un interprete. Di fronte a questa situazione, emerge la domanda decisiva: è 
il dio che si nasconde o la domanda è enigmatica perché per rispondervi l'uomo deve 
consegnare tutto sé stesso al dio che lo interroga?13   

Il labirinto 

All'origine del culto di Dioniso sembra ci sia il mito del labirinto, come attesta il racconto 
cretese della «Signora del labirinto», denominazione originaria di Arianna. Nel mito 
originario, testimoniato da Omero, Arianna viene rapita da Teseo che voleva portarla ad 
Atene, ma Artemide la uccide su indicazione di Dioniso,14 prima che vi possa arrivare. Lo 
stesso accade in un'altra versione del mito, in cui Arianna viene abbandonata da Teseo 
sull'isola di Nesso e qui raccolta da Dioniso che poi la sposa. In tutti i casi vediamo la doppia 
natura di Arianna come Dioniso: ora è una donna, ora una dea, muore e rinasce a causa di 
Dioniso che in un mito la fa uccidere, in un altro poi la sposa, inducendo Zeus a renderla 
immortale.15  Antiche tradizioni riferiscono che il labirinto, termine di cui è ancora incerta 

10 Citazioni in R. OTTONE, Il tragico come domanda, op.cit., 232. 
11 ARISTOTELE, Etica Eudemia, 1248 a 26-29. 
12 PLATONE, Fedro, 244a; cfr. 265 b. 
13 Una dinamica simile si può osservare nel dialogo tra Gesù e il giovane/ un tale ricco (Mc 10,17-27). Questi 
pensa di completare la sua visione della vita eterna con un buon consiglio di Gesù, che invece ribalta 
completamente la sua prospettiva, proponendogli un cambiamento totale di sistema di riferimento. 
14 OMERO, Odissea, XI, 324- 325. 
15 ESIODO, Teogonia, 947. Per le varianti del mito, cfr. R. GRAVES, I miti greci, Dei ed eroi in Omero, vol.1 Il 
Giornale-Longanesi, Milano 1963, 306-318. 

33



 
 

Religione e Scuola – 4 – novembre 2025 
 
 
 
 
 

l'etimologia,16 fosse la sede per le danze di Arianna.17 Un'altra tradizione lo lega alla figura 
del re Minosse e del Minotauro. Secondo questo mito, Poseidone diede in dono a Minosse 
re di Creta un bellissimo toro perché lo sacrificasse in suo onore, ma il re quando lo vide 
così bello decise di tenerselo, allora Poseidone per vendicarsi fece innamorare sua moglie, 
Pasifae, del toro e da quella unione nacque il Minotauro metà uomo e metà toro, per 
nascondere il quale Minosse fece costruire il labirinto da Dedalo a Cnosso. Il Minotauro 
richiama Dioniso nelle cui feste ci sono uomini travestiti da animali e da tori che rappresenta 
il lato mostruoso dell'umanità, ma anche il suo essere indifeso in quanto può essere ucciso.  

Il labirinto è il luogo in cui non si sa uscire né entrare, la situazione per Heidegger18 di 
ogni autentico domandare. Il labirinto si trova poi in un luogo sotterraneo che evoca gli inferi, 
il luogo della morte. Al suo centro si trova il mostro dio, il Dioniso Minotauro. Il segreto della 
vita sta in un luogo oscuro al centro del labirinto e non bisogna avere paura discendervi. Per 
cogliere il senso della vita, occorre scendere negli inferi e da lì risalire come dice anche il 
mito di Demetra e Core.19 
 
Il Labirinto dall'Eden alla rete 
 

Il labirinto è un simbolo molto potente per indicare la condizione dell'uomo e lo ritroviamo 
in molte culture20 e soprattutto in epoche di passaggio. Per alcuni autori il primo labirinto è 
l'Eden il giardino in cui Dio ha posto l'uomo, pieno di tutti gli alberi belli e buoni che lui, per 
esplicito comando divino, deve mangiare.21 Sempre per rimanere nell'ambito biblico, Babele 
è il prototipo della confusione che nasce dal non rispettare i limiti creaturali.  

Nel mondo greco, il labirinto come quello di Cnosso è unicursale, perché una volta entrati 
non si può che raggiungere il centro e da lì ritornare all'uscita. Se srotolato questo tipo di 

 
16 Alcune identificazioni proposte da P. E. Pecorella (voce «labirinto» in Enciclopedia dell'arte antica, Roma 
1910, 436,) con termini non greci delle zone anatoliche lo associano a “pietra”, “ascia” o “ambra” ma nessuna 
in modo convincente. Cfr. P. SANTARCANGELI, Il libro dei labirinti, (con prefazione di U. Eco), Frassinelli, Milano 
1984, 35-38. 
17 OMERO, Iliade XVIII, 590-592. 
18 M. HEIDEGGER, Domande fondamentali della filosofia, p. 108 cit. in R. OTTONE, Il tragico come domanda, 
225. 
19 Core (Persefone Proserpina) era la figlia di Demetra, “Madre Terra” sorella di Giove, di lei si invaghì Ade e 
la rapì per portarla nel suo regno, Demetra disperata la cercò in ogni dove senza trovarla e allora venne una 
grande carestia su tutta la terra. Zeus decise di liberarla, per rendere di nuovo feconda la terra e abitabile per 
gli umani, ma dandole come regola che durante il viaggio dagli inferi non potesse mangiare nessun frutto. Ade 
le diede una melograna di cui lei mangiò un chicco così lei per punizione dovette rimanere sei mesi all'anno, 
tutti gli anni, sotto terra e sei mesi fuori. L'incontro con la madre avviene ad Eleusi. 
20 P. SANTARCANGELI. Il libro dei labirinti op.cit. 
21 In relazione alla ripresa medievale ne Il nome della rosa di U. Eco del labirinto della biblioteca del convento 
così afferma Cardini: «Il labirinto è simbolicamente affine al giardino, e ogni giardino fa risalire all'archetipo 
dell'Eden. Ebbene nell'oscuro Eden di questo universo monastico, nel falso Eden labirintico che è la biblioteca, 
il secondo libro della Poetica è l'Albero della conoscenza del Bene e del Male; e se Jorge ne è l'antiserpente 
che ne impedisce il godimento dei frutti, o il serpente che tali frutti avvelena, o meglio ancora il Cherubino (ma 
nella tradizione ebraica i Cherubim sono, appunto, serpenti) dalla spada fiammeggiante che monta la guardia,  
Guglielmo da Beskerville è da parte sua un nuovo Adamo stanco dolorante, che china il capo a una nuova 
intuizione; un nuovo Teseo che ripercorre il labirinto della sua scienza umana e della sua francescana e 
baconiana fiducia - nonostante tutto -  nell'uomo. Ma chi riuscirà vincitore e chi sarà vinto nell'ekpirosis finale?» 
F. CARDINI in “Clericus in labirintho”, in R. GIOVANNOLI (ed.), Saggi su Il nome della rosa, Bompiani, Milano 
1985, 30.   

34



Religione e Scuola – 4 – novembre 2025 

labirinto sarebbe una linea retta, il famoso filo di Arianna che in fondo coincide con il labirinto 
stesso. Il secondo tipo è l'Irrweg, un percorso fatto di bivi discontinui con un solo percorso 
che porta al centro. Se srotolato diventa una sorta di diagramma di flusso. Infine abbiamo il 
labirinto a rete: «una rete non può essere srotolata. Anche perché, mentre i labirinti dei primi 
due tipi hanno un interno (il loro proprio intrico) e un esterno, da cui si entra e verso cui si 
esce, il labirinto del terzo tipo, estensibile all'infinito, non ha esterno né interno».22  Un 
labirinto di questo tipo è oggi il world wide web, estensibile potenzialmente all'infinito, poiché 
in esso ogni nodo si apre indefinitamente su altri alberi che generano a loro volta altri nodi 
in una sorta di semiosi continua23 e illimitata. Il passaggio dall'Arbor porphiryana24 alla rete 
è avvenuto grazie alla rivoluzione copernicana che ha squadernato l'ordinato e simmetrico 
mondo classico medievale, facendo vedere come la terra e l'uomo in essa non sono più al 
centro, ma alla periferia di un universo costituito da infiniti mondi (Bruno), intersecantesi e 
spesso anche collidendo tra loro, generando le cusaniane coincidentiae oppositorum. 

All'interno di questo mondo potenzialmente infinito l'uomo però, grazie alla tecnologia, ha 
scoperto la possibilità di un nuovo protagonismo che lo rende simile ad un attore, come 
evidenziato dal fenomeno di quella che Paolo Benanti,25  definisce cultura pop (olare).26 
Accanto alla cultura alta trasmessa nelle istituzioni formative come patrimonio di valori e 
conoscenze del passato da trasmettere alle nuove generazioni, negli ultimi decenni è 
cresciuta a dismisura la capacità per tutti coloro che hanno un dispositivo elettronico, dal 
computer al telefonino, di diventare protagonisti attivi nell'elaborazione di una forma di 
cultura popolare, che nasce dal basso e che ha però la capacità di diventare altamente 
pervasiva e influente. Il fenomeno non è privo di ambiguità, perché comunque nasce 
dall'interazione con i grandi player commerciali e con gli algoritmi che governano la rete, 
però nello stesso tempo ha dato all'utente qualsiasi un forte potere decisionale e culturale, 
come ricorda Benanti: «I poteri industriali e commerciali dominanti, compresi i giganti del 
digitale, possono creare cultura; ma sono i consumatori dei prodotti culturali, anche se 
subordinati, che decidono cosa diviene parte della cultura pop e cosa viene scartato. Infine 
per Storey non possiamo capire la cultura pop se non ci rendiamo conto che nella nostra 
contemporaneità la distinzione tra “autentico” e “commerciale” è sfocata. Oggi nella cultura 
pop i consumatori, e in particolare nel digitale gli utenti, sono liberi di abbracciare alcuni 
contenuti, modificarli per il proprio uso o rifiutarli completamente, o ancora creare contenuti 

22 U. ECO, Dall'albero al labirinto. Studi storici sul segno e l'interpretazione, Bompiani, Milano 2007, 59. 
23 Sul concetto di semiosi illimitata di C. S. Peirce: U. ECO, Trattato di semiotica generale, Bompiani, Milano 
1975, 104-107. 
24 Con questa espressione si intende il sistema di classificazione introdotto dal filosofo neoplatonico Porfirio 
che commentando gli Analitici di Aristotele nella sua opera Isagoge ha costruito uno schema ad albero per 
raggiungere tramite cinque categorie di base - genere, specie, differenza, proprio e accidente -, una definizione 
che colga l'essenza del definito. Per i problemi sollevati da questo tipo di classificazione che porta alla 
costruzione delle definizioni a forma di dizionario cfr.  U. ECO, Dall'albero al labirinto, 14-27. 
25 P. BENANTI, Digital age: Teoria del cambio d’epoca. Persona, famiglia e società, San Paolo Edizioni, Kindle 
2020. 
26 Benanti riprende le definizioni di cultura popolare date dallo studioso dei media del Regno Unito John Storey, 
nel suo Cultural Theory and Popular Culture (Routledge,NewYork 2018), per il quale con questo termine si 
intende una cultura che ha una diffusione di massa, che è diversa dalla cultura “ufficiale”, che nasce da una 
interazione a volte acritica ma sempre più spesso consapevole critica con le grandi agenzie commerciali della 
nostra epoca che si servono di essa per veicolare i propri prodotti. P. BENANTI, Digital age, op.cit., posizione 
173. Su questi temi cf. M. TIBALDI, “La teologia e le sfide del digitale” in «Catechetica ed Educazione» 8 (2023)
3, 85-96.

35



 
 

Religione e Scuola – 4 – novembre 2025 
 
 
 
 
 

propri che hanno la forza di plasmare a loro volta la cultura».27 A questo si somma, con 
anche tutto il carico di problemi che questo comporta la capacità offerta soprattutto dai social 
di inventarsi identità digitali per interpretare nella relazione via web ruoli diversi dalla propria 
identità reale. 
 

3. Il potere euristico della tragedia 
  

La capacità del teatro di essere un ambiente antropologico che consente di rivelare 
l'uomo a sé stesso con tutte le sue contraddizioni raggiunge un vertice nell'esperienza della 
tragedia greca. Più affine ai riti religiosi che alla rappresentazione, ha avuto una funzione 
importante nella formazione dell'animo greco e dell'uomo occidentale. Seguendo Ottone, 
ripercorriamo alcuni temi delle principali tragedie, osservando le domande che esse sono 
state capaci di suscitare. Per ottenere questo risultato, occorre ascoltare soprattutto le 
riflessioni del coro che, all'interno della rappresentazione teatrale assume 
programmaticamente il ruolo dell'osservatore della vicenda narrata, ovvero il punto di vista 
del destinatario.  
 
Eschilo 
 

Eschilo, originario di Eleusi, un luogo carico di misticismo per i misteri che vi venivano 
celebrati, desume proprio da questi riti la forma della sua produzione drammaturgica.  Nei 
Persiani si parla della sconfitta che i greci hanno inflitto al grande re Serse. Questa disfatta 
è da attribuire alla sua imperizia, al suo essere troppo impulsivo e non ancora maturo, al 
voler emulare i successi del padre e in definitiva al suo desiderio di emergere, alla sua hybris 
(superbia, tracotanza) che gli ha impedito di dare ascolto all'oracolo divino che lo invitava a 
desistere da quell'impresa. La tragedia mette a tema la sconfitta di questo uomo e pone la 
domanda se sia possibile imparare attraverso il dolore (páthei máthos) causato dalle proprie 
sconfitte: «La possibilità di una nuova risposta dopo che la prima si era dimostrata “malata”, 
ecco il senso di fondo della tragedia! Il prezzo pagato però è molto alto. È forse questo il 
motivo che ha spinto Eschilo a presentare la vicenda dal punto di vista dei vinti: chi vince è 
poco disposto a pensare alla propria possibile sconfitta. La domanda emergente dalla 
tragedia rischiava però di non essere riconosciuta dagli Ateniesi che vi assistevano per lo 
stesso motivo che aveva accecato Serse».28 

 
27 P. BENANTI, Digital age,op.cit., posizione 174-175. Anche Ferraris ricorda che gli utenti dei social network 
sono in realtà dei lavoratori non retribuiti, poiché forniscono attraverso i loro dati tutta una serie di informazioni 
che vengono documentate e rivendute, senza coinvolgimento di coloro che le hanno generate, alle grandi 
industrie: «Le piattaforme danno a un utente informazioni che valgono 1 (dov’è il ristorante più vicino) e 
ricevono informazioni che valgono 10 (chi cerca il ristorante, quando, cosa ha cercato prima...), poi 1000 
(incrociando i documenti della sua ricerca con quella di tutti coloro che hanno fatto una ricerca simile), poi 
100.000 (incrociando i documenti sui ristoranti con quelli delle partite di calcio e delle funzioni religiose), poi 
1.000.000, rivendendo i documenti come qualunque altro bene ad altre piattaforme, agenzie, o a privati che 
aspirano a diventare presidenti degli Stati Uniti o del Lussemburgo (credo che ci sia una differenza di prezzo)» 
M. FERRARIS Documanità, Editori Laterza, Bari 2021.   

28 R. Ottone, Il tragico come domanda, op.cit., 269. Si ritrova questo tema anche nella Lettera agli Ebrei a 
proposito della passione di Gesù: «Imparò l'obbedienza dalle cose che patì» (Eb 5,8). Cf. anche il concetto di 

36



Religione e Scuola – 4 – novembre 2025 

Nella stessa linea, troviamo la trilogia dedicata a Prometeo (dal verbo greco mantano 
«sapere, apprendere, avere in mente» e la particella pro che vuol dire «prima» da cui il 
nome come «colui che prevede il futuro»). Questi propriamente non è un umano ma una 
divinità. È infatti uno dei Titani, divinità precedenti alla comparsa della compagine olimpica. 
Le sue caratteristiche originarie per Esiodo sono la furbizia e la filantropia.29 

Eschilo modifica il racconto originario. Nel primo pannello della trilogia, Pyrphóros, a noi 
non pervenuto e ricostruito attraverso citazioni implicite, Prometeo non è più un ladro 
truffatore, ma colui che vuole aiutare gli uomini a realizzare sé stessi contro la volontà di 
Zeus che non è più onnisciente. Nel Prometeo incatenato (ca 469 a. C.) vengono avanti altri 
temi, come quello della colpa per aver comunque rubato il fuoco e quello della giustizia di 
Giove che punisce troppo duramente il benefattore dell'umanità e contro cui si scaglia la 
rabbia di Prometeo. Il conflitto sembra dunque spostarsi sul rapporto con il nuovo signore 
degli dei, che Prometeo è invitato ad accettare come gli dice anche Oceano, un altro dei 
titani entrato in scena, che lo invita alla moderazione e al contenimento della sua hybris, 
accettando i suoi limiti, in nome del principio fondamentale della antropologia greca: «impara 
a conoscere te stesso».30  Nonostante sia in catene infatti Prometeo non accetta la sua 
situazione e preferisce continuare a soffrire, consolandosi con il pensiero della caduta di 
Zeus, di cui conosce la causa e il possibile rimedio, come viene raccontato nel Prometeo 
liberato di cui possediamo solo alcuni frammenti. Prometeo infatti conosce il segreto che 
potrebbe far cadere il potere di Zeus, ovvero il fatto che se lui si unirà a Teti gli nascerà un 
figlio che poi lo spodesterà. In questa opera, probabilmente si arriva ad una soluzione 
conciliante. Entra in scena infatti Eracle che uccide il rapace che tortura il Titano, il quale 
probabilmente svela il segreto a Zeus. Così conclude Ottone: «L'intera trilogia ruota attorno 
a un genere di domanda che riguarda il rapporto tra Prometeo e il dio supremo. Prometeo 
ha commesso una colpa, non tanto quella di aver aiutato gli uomini, quanto piuttosto quella 
di volersi autodeterminare in assoluto. La punizione appare tuttavia decisamente 
sproporzionata rispetto all'entità della colpa; qui sta la radice dell'accusa di Prometeo: Zeus 
è ingiusto (ekdikos). Prometeo sceglie dunque la strada della lotta, ma alla fine, dopo una 
lunga ed estenuante esperienza di dolore, egli giunge alla riconciliazione con sé stesso e 
con Zeus».31  

«esperienza» in H. U. VON BALTHASAR, Gloria, Un’estetica teologica. I. La percezione della forma, Jaca Book, 
Milano 1975.    
29 Per Esiodo, Prometeo era stato chiamato come arbitrio in una contesa su quali parti dei tori che venivano 
sacrificati agli dei dovessero essere date a questi e quali invece potevano essere trattenute dagli uomini. 
Prometeo organizzò l'inganno verso il giudice supremo Zeus. Scuoiò un animale e mise nella parte più 
scadente della pelle la carne migliore, mentre invece rivestì le ossa con grasso e pelle buona. Zeus, pur 
sapendo dell'inganno, decise di cadere nel tranello, scelse per gli dei la parte più scadente, lasciando agli 
uomini la carne migliore, punendoli però togliendo dalla terra il fuoco così che gli uomini avrebbero dovuto 
mangiare la carne cruda. Allora Prometeo rubò dal carro del sole una scintilla del fuoco e lo riportò sulla terra. 
Zeus per tutta vendetta mandò Pandora con il vaso colmo di ogni male e legò Prometeo ad una colonna con 
un'aquila che ogni giorno gli mangiava il fegato. Essendo una creatura divina, tutte le notti il fegato ricresceva 
prolungando così il supplizio all'infinito. Cf., Teogonia 508-616. 
30 «Impara a conoscere te stesso/ e modifica il tuo atteggiamento di nuovo/ nuovo infatti è anche il sovrano tra 
gli dèi» (309-310) ripresa del celebre motto delfico. 
31 R. OTTONE, Il tragico come domanda, 273. Questo è anche il parere di J.-P. VERNANT – P. VIDAL-NAQUET, 
Mito e tragedia due, 88. 

37



 
 

Religione e Scuola – 4 – novembre 2025 
 
 
 
 
 

Per Ottone comunque sono possibili tre interpretazioni della vicenda della trilogia che 
divengono a loro volta domande poste a coloro che assistono alla rappresentazione: a) il 
dolore di Prometeo è segno della tirannia di Zeus e quindi l'esito positivo sarebbe stato 
estorto con la tortura b) il dolore è stato inflitto da Zeus con intento educativo per far 
riconoscere al Titano la verità su se stesso c) il peso del dolore nasce dal fatto che Prometeo 
non vuole accettare che Zeus stia dalla sua parte, ovvero lui è in lotta contro una falsa 
immagine degli dei che si è fatta.32 

Un’altra serie di tre tragedie, l'Orestea (458) approfondisce il tema del rapporto tra l'uomo 
e il divino soprattutto in relazione al riconoscimento e alle conseguenze delle proprie colpe. 
Il primo pannello della trilogia è l'Agamennone che, vittorioso a Troia, ritorna nella sua Argo 
per essere ucciso dalla moglie Clitemnestra e dal suo mante Egisto: La consorte non aveva 
perdonato Agamennone per aver sacrificato, per volere di Artemide, la figlia Ifigenia,33 
sacrificio richiesto dalla dea per propiziare il viaggio verso Troia. Anche Egisto aveva un 
motivo per vendicarsi di Agammenone in quanto il padre di questi, Atreo, per vendicarsi a 
sua volta del tradimento della moglie con il padre di Egisto, Tieste, durante un pranzo gli 
diedi come cibo il corpo dei suoi figli che aveva fatto uccidere brutalmente. La catena delle 
vendette prosegue con Orfeo figlio di Agamennone che vuole vendicare il padre e nel 
dialogo con la madre afferma: 
 
O: Ucciso il padre, tu con me vuoi vivere? 
C: In questo, o figlio, Moira fu partecipe 
O: Allora anche la morte tua disposta l'ha (Coefore 909-911) 
 

Dopo aver ucciso la madre, Oreste si reca nel santuario di Apollo per invocare il perdono. 
È questo il tema della terza tragedia: le Eumenidi. In essa si tratta delle Erinni che da divinità 
volte al castigo dei mali divengono «benevole» (Eumenidi) accettando il mutamento 
proposto loro da Atena, evitando così di castigare Oreste: «La trilogia si conclude rivelando 
che non si deve più pensare a un principio divino volto soltanto alla vendetta o a recare la 
punizione: il castigo va riconosciuto come un mezzo di quella pedagogia del dolore (patei 
mathos) che mira alla crescita e alla formazione dell'uomo, non alla sua distruzione. Il 
mondo divino chiamato in causa in questa trilogia non si è sottratto alle questioni che 
riguardano la sua natura; ad esse è stato dato un responso preciso: non è sufficiente la 
legge antica del “sangue per sangue”. In base a tale principio non ci sarebbe mai un limite 
alla catena dei delitti. La vera giustizia si afferma in base ad una legge più elevata che non 
può essere applicata in base all'arbitrio del singolo, ma che richiede sia svolto un processo 
al quale il divino garantisce al sua assistenza».34 

Restano comunque aperti degli interrogativi relativi all'agire del divino: come mai 
Agamennone è rimasto vittima della legge delle Erinni mentre Oreste è stato risparmiato, 
quando dietro ad entrambi c'erano i voleri di alcune divinità? 
 
 

 
32 Viene in mente la lotta tra Giacobbe e Dio allo Jabbok (Gen 32,23-33): anche in questa vicenda Dio da 
sempre è dalla sua parte ma lui non lo sa e lo può scoprire solo nella lotta e nel dolore della ferita al femore.  
33 Cf. in parallelo la vicenda del giudice Iefte in Gdc 11. 
34 R. OTTONE, Il tragico come domanda, op.cit., 284. 

38



Religione e Scuola – 4 – novembre 2025 

Sofocle 

Sofocle abbandona lo stile triadico di Eschilo e concentra la sua produzione su singole 
tragedie in cui approfondisce maggiormente le dinamiche interiori dei personaggi. Nell'Aiace, 
l'eroe impazzito perché non aveva ricevuto in dono le armi di Achille trafugate da Odisseo e 
accecato da Atena aveva sfogato la sua ira sulle mandrie e sui mandriani. Una volta rinsavito, 
deve lottare contro il proposito del suicidio, che alla fine compirà, per lavare l'onta del ridicolo 
in cui era caduto. Ancora una volta però vuole risolvere da solo la questione senza affidarsi 
alla divinità. La domanda che pone la sua tragedia e che resta aperta è relativa proprio a 
come interpretare il suo atto estremo: siamo ancora di fronte alla chiusura nei confronti del 
divino o il suo cedere alla debolezza che lo porta al suicidio è un inno alla pedagogia divina 
che lo educa attraverso la sofferenza? È questa la domanda che viene consegnata agli 
spettatori.  

Che la divinità guidi condizionandolo l'agire degli uomini è al centro anche delle Trachinie 
(c. 436 a.C.) in cui si tratta di come sia la bellezza sia la forza siano inutili. Eracle secondo 
il mito aveva raggiunto l'immortalità tramite la morte attraverso una fiamma purificatrice. La 
tragedia sofoclea lo presenta marito della bella Deianira, che vuole riconquistare il favore 
del marito, che sa di essersi invaghito di una donna più giovane di lei. Ricorre così ad un 
filtro ricevuto in dono dal centauro Nesso prima di morire. Il filtro si scopre però essere un 
veleno con cui lei uccide, senza volerlo, il marito, per poi a sua volta suicidarsi per il rimorso. 
Il loro figlio si chiede e pone così la domanda agli spettatori che senso abbia la vita se tutto 
è dominato dai capricci degli dei. Per Sofocle esiste però un senso più profondo e vero della 
giustizia di cui proprio le divinità si fanno garanti, anche se questo non è sempre evidente 
agli uomini. Il tema del rapporto con il divino si approfondisce anche nell'Elettra (412 o 409) 
e nel Filottete (409).35 Al termine della sua analisi delle opere di Sofocle, Ottone afferma che 
«dire che il divino è all'origine della domanda equivale allora a dire che l'uomo non è 
costretto a rispondere a richieste arbitrarie. Per questo la domanda autentica non impone 
mai all'uomo un atto contro la propria natura; ciò, tuttavia, non elimina, ma semmai rende 
possibile il dramma implicito nell'atto del rispondere: lo vedremo emblematicamente 
rappresentato nella vicenda di Antigone».36      

Euripide 

Euripide tra gli altri ha avuto il merito di dare voce alle qualità interiori e psicologiche delle 
donne sia nel bene come in Alcesti (438) sia nel male come in Medea (431). Di nuovo si 
ripropone il confronto tra le scelte degli uomini e quelle delle divinità. Così è nell'Ippolito 
(428) in cui il giovane devoto di Artemide suscita l'invidia di Afrodite, che infiamma di
passione per lui la matrigna Fedra, seconda moglie di suo padre Teseo. Essendo il giovane
fedele ai voti di castità e purezza rifiuta la passione smodata di Fedra che, sotto pena di
giuramento di segretezza, gli era stata comunicata dalla nutrice, che aveva a sua volta
convinto Fedra ad assecondare l'insana passione.37 Lui però non cede, lei muore ma prima

35 Per l'analisi di queste opere cf.: R. OTTONE, Il tragico come domanda, op.cit., 292-296. 
36 Ivi, 298. 
37 La Fedra di Euripide in polemica con la morale intellettualistica di Socrate afferma di avere la conoscenza 
del bene ma anche l'incapacità di compierlo (Ippolito 380-381), così anche in Medea (1078-1080), il tutto molto 
tempo prima delle contraddizioni segnalate da San Paolo in Rm 7,15. 20. 

39



 
 

Religione e Scuola – 4 – novembre 2025 
 
 
 
 
 

di spirare accusa Ippolito davanti al padre di averla violentata. Questi vuole vendicarsi del 
figlio attraverso Poseidone, ma alla fine interviene Artemide che spiega le ragioni vere del 
diniego di Ippolito, che ha così salva la vita: «alla conclusione della tragedia rimangono 
comunque aperti alcuni interrogativi: fino a che punto Fedra è colpevole delle sue azioni? 
Perché il mondo divino non è in grado di garantirle il compiersi della giustizia su questa 
terra?»38  

Tralasciando molte altre opere, ci concentriamo su due tragedie entrambe considerate 
due vertici della produzione euripidea. La prima è le Baccanti. In essa viene celebrato 
Dioniso che ora si trova sotto mentite spoglie missionario a Tebe: «ho mutato la mia forma 
in natura di uomo» (54; cfr. 4-5) per restaurare l'onore del dio e di sua madre Semele39 
accusata dalle sorelle Agave, Ino e Autonoe di non aver dato alla luce Dioniso da Zeus. 
Dioniso viene imprigionato dal re di Tebe Penteo che non vuole onorare il dio. Così una volta 
liberatosi dalle catene, Dioniso convince Penteo ad andare, travestito da donna, sulle 
montagne dove si trova sua madre Agave con le altre donne. Questa in preda alla divina 
mania, lo scambia per un leone e lo uccide, staccandogli la testa mentre il corpo viene 
dilaniato dalle altre donne. Una volta scesa in città, sarà il vecchio Cadmo che le svelerà 
l'orribile segreto. Penteo rappresenta una certa razionalità che intende reprimere e 
incarcerare la presunta irrazionalità di Dioniso. Questa parte dell'uomo non può al contrario 
essere negata o soppressa, anche se non è descrivibile con gli strumenti della sola 
razionalità: «A partire da ciò si comprende come l'agire del dio non si basi su un arbitrio, ma 
sul suo farsi garante della natura complessa dell'uomo. In questo senso si può dire che 
chiunque pensasse di vivere cancellando un elemento essenziale della propria personalità, 
finirebbe col rimanere dilaniato da sé stesso; le altre persone, poi, in tanto in quanto 
richiamassero in lui quella parte insopprimibile, apparirebbero ai suoi occhi come la causa 
della sua rovina. Ma la realtà è diversa: non si può mentire alla vera sapienza senza pagarne 
le conseguenze!»40  

Conclusioni 
 

Proviamo a raccogliere alcuni elementi di sintesi sull'analisi della tragedia in ordine alla 
sua capacità di porre gli interrogativi essenziali dell'esistenza. La domanda nasce all'interno 
di una relazione con un altro: «ciò che rende possibile l'apertura della domanda è sempre 
una forma di alterità, sia essa rappresentata da un'altra persona in quanto portatrice di un 
appello, sia essa il divino stesso in quanto Altro per antonomasia, sia essa quell'alterità che 
si manifesta nel sé di ognuno».41  Il luogo in cui insorge la domanda è la coscienza di 
ciascuno, un luogo che per definizione è assolutamente singolare e che non può ricadere 
sotto leggi generali. Per questo motivo, Ottone assume, per sviluppare la sua indagine sul 
tragico, un metodo che definisce negativo e aperto al tempo stesso: «Un simile metodo, 

 
38 Ivi, 302. 
39  Nel mito originario Semele aveva concepito Dioniso da Zeus apparsole sotto spoglie mortali. Lei non 
credendo alla sua vera identità aveva voluto vederlo nella sua natura divina cosa che però le costò la morte 
poiché lo splendore di Zeus l'aveva annientata. Ermete aveva però fatto in tempo a salvare il bambino nascosto 
in a coscia di Zeus. Siccome le sorelle non avevano creduto alla vicenda Dioniso le aveva spedite sui monti 
da invasate per poterle purificare.   
40 Ivi, 337. 
41 Ivi, 347. 

40



Religione e Scuola – 4 – novembre 2025 

applicato ai testi delle tragedie, si basa quindi sul dirsi della coscienza dei protagonisti 
attraverso l'azione e il racconto; più concretamente, si tratta di mettere in luce i problemi 
concreti che costituiscono il conflitto tragico, per poi cercare di risalire negativamente alla 
domanda originaria. Si cercherà quindi di lasciare che la tragedia riveli da sé stessa il proprio 
contenuto positivo. Lo scopo ultimo è quello di sviluppare una intelligenza in grado di 
articolare, nei limiti del possibile, tutti questi elementi».42  A giudizio di Ottone, in questo 
modo si rende possibile l'accesso a ciò che di veramente universale c'è all'interno di ogni 
vicenda tragica, che non consiste tanto nel comprendere il senso dell'agire dell'eroe, ma 
piuttosto di far emergere quella domanda da cui è partita l'azione tragica, una domanda che 
la tragedia pone allo spettatore di sempre, che lo coinvolge totalmente.    

Ottone analizza poi con questo metodo sei tragedie. La prima è l'Antigone di Sofocle 
(422). Il problema che essa pone è il conflitto tra due doveri relativi: è più importante seguire 
le leggi della polis impersonate dal sovrano Creonte che ha vietato la sepoltura del fratello 
di Antigone, Polinice, morto durante un tentativo di ribellione per soppiantare il fratello 
Eteocle alla guida di Tebe, oppure occorre seguire la legge non scritta degli dei, che 
impongono la scelta pietosa del seppellimento del defunto, al di là di quello che ha fatto? La 
domanda che emerge in questo problema è l'assolutezza della verità, che si manifesta nel 
relativo della contingenza storica. La verità incarnata dalla scelta di Antigone non è una 
verità parziale, ma è assoluta come dimostra il fatto che solo la scelta della giovane salva 
sia la pietà per il fratello, sia l'importanza delle leggi della polis, qui male interpretate dalla 
hybris di Creonte.43 Emerge così il valore simbolico del tragico che da un fatto particolare 
sa far emergere una domanda assoluta, che interpella però non tanto la ragione dello 
spettatore ma la sua libertà. 

Nella Medea di Euripide assistiamo invece al possibile smarrimento della domanda. 
Medea è dilaniata dal desiderio di vendetta verso il marito Giasone, che ha deciso di 
ripudiarla per sposare la figlia di Creonte. Lei medita la sua vendetta: uccidere il re e sua 
figlia e poi uccidere i figli avuti da Giasone, per far sì che il suo rimorso e il suo dolore siano 
totali. La situazione in cui si trova pone delle domande: è lecito a Giasone abbandonare la 
moglie per opportunismo? E la sua decisione di vendetta è lecita? Ma in quali proporzioni? 
L'assolutezza della domanda consiste nel proporre il tema della giustizia. Il contrasto interno 
alla sua natura gliela fanno però smarrire. L'istinto di vendetta è tale che la porta a uccidere 
con i figli amati anche il suo essere madre, in un silenzio assordante della divinità che, al 
pari della polis, non si cura delle donne ripudiate. Medea vive in sé quel contrasto tra il 
vedere il bene e l'incapacità di compierlo che sarà poi descritto magistralmente anche da 
Paolo di Tarso (Rm 7,15.20). 

Anche nell' Agamennone di Eschilo assistiamo allo smarrimento della domanda. 
Clitemnestra dice di agire per vendicare la figlia, mentre in realtà vuol coprire e legittimare 
la sua unione adulterina con Egisto. Lo stesso Agamennone, che inizialmente sembra dover 
agire per volere degli dei, in realtà conduce una guerra sanguinosa per un futile motivo, la 
fuga di Elena con Paride. Il coro gli ricorda che «gli dèi non dimenticano gli assassini dei 
popoli» (462). In seguito lui stesso potrebbe recedere dalla decisione presa ma non lo fa 

42 Ivi, 353. 
43 È questo ad esempio anche il giudizio di Goethe che a proposito del comportamento di Creonte afferma: 
«Una simile condotta, offensiva per gli uomini e per gli dèi, non era affatto una virtù per lo stato, ma piuttosto 
un delitto verso lo stato» GOETHE, Lettera a Eckermann, 28 marzo 1827 cit., in Ibid., 366.   

41



 
 

Religione e Scuola – 4 – novembre 2025 
 
 
 
 
 

perché decide di sottoporsi lui stesso alla necessità di non smentire la sua fama di grande 
guerriero, anche a costo del sacrificio della figlia. Nel contesto culturale dell'epoca, 
Agamennone rappresenta l'uomo che deve scegliere tra due beni. La scelta diventa 
negativa perché, non ascoltando la sua coscienza che gli suggerisce di recedere 
dall'impresa sconsiderata di una guerra per beghe famigliari, lui stesso si sottopone ad una 
necessità che era evitabile. In questa scelta, lui rifiuta sia la paternità verso sua figlia sia la 
paternità verso i suoi soldati, che dovrebbe custodire anziché esporre ad un inutile conflitto. 
I lunghi anni della guerra però a poco a poco lo faranno rinsavire e al suo ritorno in patria 
riconoscerà la sua colpa (cfr. 799-809; 830-831) cosa che il coro attribuisce alla sapienza di 
Zeus il sommo tra gli dei: 
 
[È Zeus] che ha condotto l'uomo ad essere saggio, 
stabilendo che avesse valore l'apprendere attraverso la sofferenza. 
Stilla nel sonno dinanzi al cuore l'angoscia memore del suo male: 
e anche presso quelli che non vogliono giunge il momento di capire: 
dono violento degli dei che seggono nel trono maestoso (176-183). 
 

Nell' Edipo re (430) di Sofocle si vede invece la forza della ricerca della verità e una volta 
scoperta dell'assunzione di una colpa che non nasce da una scelta consapevole. Tebe è 
afflitta dalla pestilenza e il re Edipo vuole conoscere la causa. L'oracolo gli svelerà che è per 
colpa dei suoi delitti, involontari ma reali, che gli dei stanno punendo la città. Edipo che ha 
voluto conoscere a tutti i costi la verità se ne assume poi anche la responsabilità, decidendo 
di punirsi per atti che non ha compiuto volontariamente, come l'uccisione del padre e l'unione 
con la madre. In lui si vede una vera e propria azione tragica, anticipazione di quanto farà 
Gesù che si assumerà la responsabilità di una colpa non sua.44 Vent'anni dopo, Sofocle 
ormai novantenne sente il bisogno di completare la riflessione su Edipo scrivendo l'Edipo a 
Colono. Qui il problema è dato dalla domanda se sia lecito ospitare in città un uomo che è 
stato maledetto dagli dei. La soluzione viene data dalla fede di Edipo che per amore della 
sua città ha accettato di subire una punizione ingiusta. Ora Apollo gli svela il senso di tutta 
la sua vicenda e al tempo stesso rivela la fiducia che Edipo ha avuto nella divinità, una 
fiducia che non si fondava sull'evidenza della promessa, ma solo sull'affidabilità della guida: 
 
È stato Apollo, amici miei, Apollo 
che ha dato compimento a questi miei mali crudeli, a queste mie sofferenze. 
Poiché egli [Apollo] mi predisse sì un giorno quei mali innumerevoli, 
ma aggiunse che dopo lungo tempo avrei avuto riposo (Edipo a Colono 87-89.) 
  
 La stessa esperienza farà Gesù che in croce sperimenta l'abbandono del Padre, pur 
affidandosi totalmente a lui riconosciuto sempre e comunque come Abbà.                

Forti assonanze con la vicenda di Gesù si trovano anche nel dramma satiresco 
dell'Alcesti (438) di Euripide. Qui troviamo la meschinità di suo marito Admeto che deve 
morire a meno che non trovi nella sua casa uno disposto a morire al posto suo. La tragica 
sostituzione viene rifiutata dai genitori, ma non dalla moglie Alcesti che, spinta solo dal suo 

 
44 H. U. von Balthasar ricorda che per Calderon tutti questi personaggi sono anticipazioni di Cristo, il vero 
Edipo, Agamennone ecc. cfr. Id., Teodrammatica I. Introduzione al dramma, Jaca book, Milano 1980.  

42



Religione e Scuola – 4 – novembre 2025 

amore, decide di sacrificarsi e di morire al posto del marito. Unica condizione che gli pone 
è una sorta di morte simbolica del matrimonio perché gli chiede di rinunciare a nuove nozze. 
Questa morte simbolica accettata da Admeto è la condizione che permetterà a lui di riavere 
la moglie, cosa che accade per intercessione di Eracle che, saputa la vicenda, scenderà 
nell'Ade per strappare Alcesti dalle grinfie della morte. Solo dopo aver visto che anche 
Admeto è fedele al voto fatto alla moglie, sarà possibile il felice riconoscimento e il 
ricongiungimento della coppia.45 

La tragedia pone sul tavolo una delle leggi fondamentali dell'esistenza: «lo sforzo di 
“trattenere” la vita per sé è inutile, perché equivale a perderla (Admeto cfr. 940), mentre fare 
dono della vita significa trovarla e non solo per sé (Alcesti)».46 mirabile anticipazione del 
detto evangelico: «Chi avrà trovato la sua vita, la perderà: e chi avrà perduto la sua vita per 
causa mia, la troverà» (Mt 10,39).    

45  Lo stesso era accaduto a Giuseppe con i suoi fratelli: solo dopo aver visto che Giuda era disposto a 
sacrificarsi al posto di Beniamino (Gen 44), Giuseppe capisce che l'animo dei suoi fratelli era profondamente 
mutato rispetto a quando avevano deciso di ucciderlo.  
46 R. OTTONE, Il tragico come domanda, op.cit., 414. 

43





COME TI CHIAMI? 
Riflessioni didattiche sul “nome” 

Giordana Cavicchi1 

Abstract 

La quotidianità spesso è fatta di cose talmente consuete da non apparire interessanti o 
degne di approfondimento ma piuttosto banali e scontate. Una di queste è il nome delle 

cose e delle persone. Questo breve contributo vuole suggerire solo alcune piste didattiche, 
molto semplici, sul tema del “nome”, che possono essere percorse a partire da bambini 

della scuola dell’infanzia fino a studenti che si avvicinano alla maturità. 

Parole chiave: nome, appello, desiderio, Bibbia 

Introduzione 

Il nome è un sostantivo che indica una realtà, concreta o astratta, reale o immaginaria, di 
cui si può parlare. Permette di identificare, di conoscere, di condividere, di comunicare. 
Quando vogliamo farci conoscere o vogliamo conoscere una persona usiamo il “nome 
proprio”: un distintivo che ci rende unici. Il nome proprio ha spesso origini molto antiche e 
può avere un significato legato al senso della vita della persona che lo ha portato o che lo 
porta. A volte viene scelto solo perché piace, ma spesso la scelta è influenzata dal desiderio 
di trasmettere un nome portato da una persona stimata, amata o ammirata, oppure proprio 
per il suo significato speciale. Anche i suoni dei nomi possono evocare suggestioni 
particolari: alcuni appaiono severi, altri allegri, altri graziosi, o ricercati.  
Molte persone oltre che con il nome vengono chiamate con vari soprannomi: vezzeggiativi 
e diminutivi, nomignoli vari usati in famiglia ma anche dai compagni di scuola o nel gruppo 
degli amici. A volte sono soprannomi diversi per diversi ambienti; termini che esprimono 
sentimenti da parte di chi li usa, o appellativi che possono anche non essere graditi, che 
esprimo un giudizio non positivo, che possono anche ferire la persona.  
Ci sono poi persone che usano pseudonimi per le loro attività: artisti, cantanti, sportivi, per 
motivi commerciali, per non rivelare la propria identità o anche come buon auspicio.  

Il nome con cui ci chiamiamo e chiamiamo le persone che conosciamo è talmente 
abituale da apparire ovvio o scontato. Riflettere sull’importanza del nome, sull’uso che 
facciamo del nostro nome e di quello degli altri e aiutare i ragazzi a farlo è un modo per 
abituarli a non dare nulla per acquisito, a prestare attenzione anche alle cose 
apparentemente più piccole o sicure.  

A partire dal “nome” è possibile costruire percorsi didattici, anche in verticale, che a 
seconda dell’età dei ragazzi, del grado e del tipo di scuola possono contribuire alla 
maturazione di competenze linguistiche, religiose, comunicative (per esempio essere in 
grado di cogliere l’efficacia comunicativa di un nome) esistenziali, utili per la vita. 

1 Docente emerita ISSR “Vitale e Agricola” di Bologna. 

45



 
 

Religione e Scuola – 4 – novembre 2025 
 
 
 
 
 

Conosci il significato del tuo nome?  
Sai perché i tuoi genitori lo hanno scelto?  
Come si chiama il tuo compagno di banco? 
Questa piccola, prima ricerca può portare alla scoperta di tradizioni e usanze molto diverse 
da un punto di vista culturale, religioso e sociale soprattutto in contesti multietnici e 
multiculturali come sono le classi scolastiche oggi. 
 
1. L’appello 
 

“Come ti chiami?” La domanda è mal posta, sarebbe più corretto dire: che nome hai? 
Infatti noi non abbiamo normalmente l’abitudine di chiamarci, di solito chiamiamo gli altri o 
siamo chiamati da altri. 
«Ciclope, mi chiedi il mio nome glorioso? Ebbene, te lo dirò: tu dammi, come hai promesso, 
il dono ospitale. Nessuno è il mio nome. Nessuno mi chiamano mia madre e mio padre e 
tutti gli altri compagni».2 
Il nome che portiamo non lo abbiamo scelto noi, ci viene dato alla nascita mentre il cognome 
lo ereditiamo: questo avviene normalmente nella nostra cultura. 
«La vita va da quando decidono che nome darti a quando quello stesso nome è solo un 
graffio su una lapide. Nell’uno e nell’altro caso non hai l’iniziativa, quelle lettere sono tutto 
ciò che hai per venire alla luce e provare a rimanerci. Forse per questo gli antichi dicevano 
che il destino è nel nome: che ti piaccia o no, sei chiamato a rispondere all’appello».3 

L’appello della vita è lo spazio e il tempo dentro al quale ciascuno di noi costruisce, giorno 
per giorno, la propria storia, è dunque ciò che è davvero nelle nostre mani. 
Al di fuori della metafora l’appello scolastico è un momento importante e il docente che si 
appresta a farlo per la prima volta entrando in una nuova classe lo sa bene perciò pone 
molta cura a quell’approccio che, per l’insegnante, è solo un primo sguardo d’insieme dei 
ragazzi ma per loro, per la classe, è il biglietto da visita con cui vengono a conoscenza del 
nuovo docente. Il modo con cui vengono scanditi i nomi, il tempo dedicato a ciascuno di 
essi, la ricerca del volto e dello sguardo che ci sono dietro a quel nome possono far dire al 
ragazzo: «esisto, sono importante, avrà cura anche di me». Questa consapevolezza deve 
aiutare l’insegnante a compiere questo primo passo verso i ragazzi per provare a instaurare 
da subito quel clima di empatia, di reciproca stima e fiducia che è premessa necessaria 
all’apprendimento e condizione indispensabile per un percorso di insegnamento efficace. 
 
2. Dare il nome  

 
Dare il nome ha un significato alto e complesso, in un certo senso vuol dire anche 

assumere la paternità e quindi la responsabilità della crescita e del bene di ciò a cui si dà il 
nome. Nel racconto di Genesi Dio porta a termine la creazione dando un nome a tutte le 
cose: cielo, terra, luce, tenebra, giorno, notte, ... ma quando porta a termine la creazione 
degli animali li conduce ad Adamo perché sia lui a dare il nome: «... in qualunque modo 
l'uomo avesse chiamato ognuno degli esseri viventi, quello doveva essere il suo nome.» 
(Gen 2,19). Anche il nome che Dio sceglie per il primo uomo non è casuale: adam in ebraico 

 
2 OMERO, Odissea, IX, 364-370. 
3 A. D’AVENIA, L’appello, Mondadori, Milano 2020. 

46



Religione e Scuola – 4 – novembre 2025 

significa uomo, ed ha la medesima radice di adamah che significa terra, dunque uomo e 
terra derivano dalla stessa radice: «allora il Signore Dio plasmò l'uomo con polvere del suolo 
e soffiò nelle sue narici un alito di vita e l'uomo divenne un essere vivente» (Gen2, 7).  

Quale deve essere allora secondo la Bibbia il rapporto dell’uomo con la natura, con il 
resto della creazione? Quali conseguenze comporta sul piano etico? La lettera ai Romani 
al capitolo 8 offre qualche ulteriore chiave di lettura e di approfondimento. Crescendo i 
ragazzi possono diventare sempre più consapevoli non solo di condividere la condizione di 
essere creature, non solo di avere la responsabilità di “coltivare e custodire” (Cfr. Gen2,15) 
tutta la creazione ma anche e soprattutto di attendere, assieme ad essa, una salvezza che 
solo ci può essere data come dono.  

Ma il racconto di Genesi dice anche un’altra cosa: «Allora il Signore Dio fece scendere 
un torpore sull'uomo, che si addormentò; gli tolse una delle costole e rinchiuse la carne al 
suo posto. Il Signore Dio plasmò con la costola, che aveva tolta all'uomo, una donna e la 
condusse all'uomo. Allora l'uomo disse: "Questa volta è osso dalle mie ossa, carne dalla 
mia carne. La si chiamerà donna, perché dall'uomo è stata tolta"» (Gen 2,21-23). Adamo 
questa volta non dà il nome alla donna ma riconosce il nome con cui sarà chiamata. Nella 
lingua ebraica i termini usati sono: «ish - uomo e «ishshà» - donna che purtroppo nella 
traduzione italiana perdono la loro radice comune. Noi non possiamo dire: “uoma” perché 
da “uomo” è stata tolta ma è così in tutte le lingue? E quale significato potrà avere questo 
nome riconosciuto da Adamo all’aiuto che gli corrisponde? (Cfr. Gen2,20) 

Il nome è così importante che a volte si sente il bisogno o si avverte la necessità di 
cambiarlo. Presso molti ordini religiosi, lo fanno i monaci e le monache quando prendono i 
voti definitivi. Lo fa il Papa, quando viene eletto e la scelta non è mai casuale ma risponde 
ad un preciso progetto che il cardinale eletto intende portare avanti. Potrebbe essere 
interessante scoprire perché il cardinale Robert Francis Prevost ha scelto di chiamarsi Papa 
Leone XIV. Il cambiamento del nome spesso manifesta il desiderio di un cambiamento 
radicale della vita: da quel momento in poi, la persona di prima è «morta», ed è nata una 
nuova persona. Anche nella Bibbia, Dio cambia nome ad alcuni personaggi, che avranno 
un ruolo fondamentale nel progetto di salvezza da Lui preparato. Dio dà loro un nome che 
esprime quello che ora sono diventati e che si realizzerà nei secoli futuri, a partire dal loro 
sì, dalla loro disponibilità ad accogliere la chiamata di Dio. Non si tratta, infatti, di un destino 
passivo, imposto dall’alto, ma di una libera accettazione del progetto di Dio che li coinvolge. 
Accade, tra gli altri, ad Abramo che apre la strada alla religione rivelata e monoteista e a 
Pietro che Gesù stesso pone a capo della prima Chiesa. Se per una ragione qualsiasi 
dovessi cambiare nome hai mai pensato come vorresti essere chiamato?  

3. Lo chiamerai ...

«Apparve a lui un angelo del Signore, ritto alla destra dell'altare dell'incenso. Quando lo
vide, Zaccaria si turbò e fu preso da timore. Ma l'angelo gli disse: "Non temere, Zaccaria, la 
tua preghiera è stata esaudita e tua moglie Elisabetta ti darà un figlio, e tu lo chiamerai 
Giovanni» (Lc 1,11-13). Nella Bibbia a volte il nome non è scelto dai genitori ma viene 
indicato dall’alto. A me piace pensare che il nome di Gesù che è stato rivelato da Dio 
attraverso l’arcangelo Gabriele a Maria (Lc 1,33) e in sogno a Giuseppe (Mt 1,21) sia stato 
un elemento importante nella decisione di Giuseppe di prendere con sé Maria e di diventare, 

47



 
 

Religione e Scuola – 4 – novembre 2025 
 
 
 
 
 

insieme alla sua sposa, collaboratore di Dio nel rendere possibile il progetto di salvezza che 
Dio nella sua infinita misericordia ha dato a tutti gli uomini. In quel nome, il medesimo rivelato 
ad entrambi, Maria e Giuseppe hanno visto la loro chiamata ad essere la famiglia di Dio. Il 
nome Yeshua’: Dio salva, era abbastanza comune nel mondo ebraico ed aveva un 
significato benaugurale perché indica in Dio la salvezza ma nel caso di Gesù esprime 
proprio: «Gesù è Dio che salva». Questo è tanto vero che l’appellativo con cui viene anche 
indicato Gesù, cioè «Cristo», è il titolo che lo definisce come Messia: Cristo, infatti, è la 
parola greca che traduce l’ebraico: Meshiah: unto, consacrato dal Signore per una missione 
di salvezza per tutti. 
Molto spesso nelle raffigurazioni artistiche, nelle decorazioni dei paramenti liturgici, degli 
arredi o degli edifici dedicati al culto si trovano delle lettere associate alla figura di Gesù che 
meritano di essere conosciute per comprenderne il significato.  
Le più comuni sono:  

• X e la P sovrapposte. Corrispondono, rispettivamente, alle lettere greche: «χ» - «chi» 
e «ρ» - «rho» e sono le iniziali della parola «Χριστός» (Khristòs).  

• IHS derivato dalle prime tre lettere del nome greco di Gesù, Iesus. Con san 
Bernardino da Siena queste tre lettere vengono interpretate come un acrostico latino 
di Iesus Hominum Salvator: Gesù Salvatore degli uomini.  

• IX: Iesus Khristos 
• ICXC è un acronimo ottenuto dalla prima ed ultima lettera delle due parole Gesù e 

Cristo scritte secondo l'alfabeto greco: ΙΗΣΟΥC ΧΡΙΣΤΟC = Iesus Khristos. Compare 
molto spesso sulle icone ortodosse, dove il monogramma può essere diviso: «IC» 
nella parte sinistra dell'immagine e «XC»» nella parte destra.  

• L'Alfa e l'Omega: (Α Ω maiuscole o α ω minuscole) sono la prima e l'ultima lettera 
dell'alfabeto greco. Significano che Cristo è l'inizio e la fine di tutte le cose.  

 
Ma ci sono ancora due elementi che meritano attenzione: 
 

• INRI: il Titulus Crucis normalmente posto sulla croce che è la scritta fatta apporre da 
Pilato al momento della crocefissione. È un acronimo ottenuto dalla frase latina Iesus 
Nazarenus Rex Iudaeorum, che significa: Gesù Nazzareno, re dei giudei. 

 
• Pesce in greco si dice IXΘYC (ichtus). Disposte verticalmente, le lettere di questa 

parola formano un acrostico: Iesus Christos Theou Uios Soter = Gesù Cristo Figlio di 
Dio Salvatore. Il simbolo del pesce con o senza iscrizione è molto frequente nell’arte 
paleocristiana e precede la rappresentazione della croce. 
 

4. Il nome di Dio  
 
Il termine: “dio” è un nome comune che indica una entità assoluta, superiore all’uomo ma 

dio ha un nome? La parola più usata nella Bibbia ebraica per indicare dio è Elohim dalla 
radice El, comune a tutte le lingue semitiche: ebraico, aramaico, arabo. In arabo infatti è 
Ilah; preceduto dall’articolo Al (il) diventa Allah.  
Nel corso della storia «Dio si è rivelato a Israele, suo popolo, facendogli conoscere il suo 
Nome. Il nome esprime l'essenza, l'identità della persona e il senso della sua vita. Dio ha 

48



Religione e Scuola – 4 – novembre 2025 

un nome. Non è una forza anonima. Svelare il proprio nome, è farsi conoscere agli altri in 
qualche modo è consegnare sé stesso rendendosi accessibile, capace d'essere conosciuto 
più intimamente e di essere chiamato personalmente»4. Nella cosiddetta “rivelazione del 
Nome a Mosè” è Mosè stesso che chiede a Dio: «Mosè disse a Dio: "Ecco, io vado dagli 
Israeliti e dico loro: "Il Dio dei vostri padri mi ha mandato a voi". Mi diranno: "Qual è il suo 
nome?". E io che cosa risponderò loro?". Dio disse a Mosè: "Io sono colui che sono!". E 
aggiunse: "Così dirai agli Israeliti: "Io-Sono mi ha mandato a voi"". Dio disse ancora a Mosè: 
"Dirai agli Israeliti: "Il Signore, Dio dei vostri padri, Dio di Abramo, Dio di Isacco, Dio di 
Giacobbe, mi ha mandato a voi". Questo è il mio nome per sempre; questo è il titolo con cui 
sarò ricordato di generazione in generazione». (Es 3,13-15) L’espressione: «Io-sono» viene 
scritta nella lingua ebraica con il cosiddetto tetragramma sacro: יהךה (JHWH): 4 lettere
consonanti che gli Ebrei non pronunciano mai come forma di rispetto per il nome di Dio. 
Nell’uso liturgico, lo sostituiscono con l’appellativo «Adhonay», che significa «Signore mio» 
e anche in italiano spesso viene tradotto con il termine: «Signore».  
Molto spesso nella Sacra Scrittura, per esempio nei Salmi e nelle parole dei profeti, ed 
anche nella liturgia Dio viene indicato come il nome di: «Santo» che non è semplicemente 
un titolo ma proprio il suo nome come ci ricorda anche Maria nel Cantico: «Grandi cose ha 
fatto per me l'Onnipotente e Santo è il suo nome». (Lc 1,49) 

Gesù che porta a compimento la rivelazione di Dio ci svela un’altra caratteristica di Dio 
fondamentale per i cristiani e cioè che Dio è Trinità. Il Dio unico è una relazione di Amore 
tra Padre, Figlio e Spirito Santo.  
Una leggenda del tardo Medioevo racconta come un giorno Sant’Agostino, mentre 
passeggiava sulla riva del mare pensando alla Santissima Trinità fosse distratto da un 
bambino impegnato ad attingere acqua dal mare con una conchiglia per versarla in una 
buca che aveva scavato nella sabbia. Il santo si fermò e domandò al bambino: «Che fai? 
Perché ti affanni tanto a versar acqua in questa buca?» E il bambino rispose: «Voglio 
svuotare il mare e versarne tutta l'acqua in questa buca». Sorridendo il santo gli fece notare 
che non sarebbe mai riuscito, perché il mare è troppo grande e la buca tanto piccola. Allora 
il bambino guardò lungamente Agostino, poi aggiunse: «Io non posso svuotare il mare e 
farlo entrare in questa buca? E tu vuoi comprendere come è fatto Dio, che è infinitamente 
più grande del mare?». Detto questo il bambino s'illuminò di una luce celeste e disparve. 
Nella Basilica di Sant’Agostino in Campo Marzio a Roma Giovanni Lanfranco (1582-1647) 
ha dipinto, tra gli altri episodi, anche questa leggenda.  

I cristiani possono conoscere la Trinità e intuirne la natura solo perché Gesù lo ha rivelato 
ma certamente questa è diventata l’identità dei credenti. Tutte le azioni liturgiche cristiane 
cominciano e terminano nel «Nome del Padre, del Figlio e dello Spirito Santo» che 
accompagna anche il gesto del «Segno di Croce».  

4 CATECHISMO DELLA CHIESA CATTOLICA, n. 203. 

49



 
 

Religione e Scuola – 4 – novembre 2025 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

50



CONSIGLI DI CUORE: 
EDUCARE L’AMORE CRISTIANO ATTRAVERSO I PODCAST 

Stefano Golinelli1 

Abstract 

L’amore è una dimensione costitutiva dell’essere umano, fatto ad immagine e somiglianza 
di un Dio-comunione: per questo l’educazione all’affettività assume una rilevanza 

importante nell’IRC, specie nella fase della preadolescenza in cui, assieme alla 
costruzione della propria identità personale, lo studente inizia a porsi le prime domande 

sulle relazioni che vive. È importante, però, proporre un metodo integrale che, oltre 
all’analisi delle emozioni, valorizzi anche la dimensione conoscitiva e quella etica. L’utilizzo 

della narrazione come strategia pedagogica e del podcasting come tecnica didattica 
permette allo studente di esercitarsi su sentimenti ed emozioni, rivelandosi a sé e alla 
classe con una gradualità che non gli fa sentire il peso del giudizio del proprio vissuto. 

Parole chiave: affettività, preadolescenza, podcast, strategie 

1. L’amore adolescente «non è una roba da ragazzi»

La preadolescenza è un mondo complesso in cui si abbandona progressivamente il
corpo, la mente e la dimensione sociale del bambino per affrontare la difficile metamorfosi 
che introduce nell’adolescenza vera e propria, il cui compito specifico – secondo la ben 
nota teoria di Erikson – è superare la crisi di identità e la confusione di ruolo per giungere 
a definirsi come persona.2 L’ottica cristiana ci insegna, però, che la persona è ben diversa 
dall’individuo, cioè da un essere singolare che solo in un secondo momento si pone in 
relazione con altri, perché dire “persona” significa parlare di un essere che è 
ontologicamente costituito dalla relazione, in quanto immagine e somiglianza del Dio 
trinitario. La dimensione affettiva è, dunque, fin da subito rilevante nell’ambito 
dell’educazione cristiana, ma riceve diverse sfumature a seconda delle fasce d’età e dello 
sviluppo dello studente che si ha davanti. Per quanto concerne l’educazione sessuale, 
strettamente collegata a quella affettiva, Papa Francesco afferma che essa «offre 
informazione, ma senza dimenticare che i bambini e i giovani non hanno raggiunto una 
maturità piena. L’informazione deve arrivare nel momento appropriato e in un modo adatto 
alla fase che vivono».3  

Ma quali sono in modo più preciso i compiti evolutivi dell’adolescente? Questo deve 
rendersi progressivamente indipendente dalle figure genitoriali, mentalizzare il proprio sé 
corporeo, definire e formare la cornice assiologica che lo guiderà, nascere alla società 
attraverso il rapporto coi pari, saper vivere le relazioni, imparare a sentire le emozioni che 
lo abitano e proiettarsi nel futuro.4 Per questo «l’amore a questa età non è una “roba da 
ragazzi”, è un processo trasformativo che traghetta dal mondo dell’infanzia a quello 

1 Docente di Religione Cattolica nella scuola secondaria di primo grado “Dante Alighieri” di Cavezzo e in 
quella dell’I. C. 2 di Ravarino (Mo). 
2 Cfr. L. CAMAIONI – P. DI BLASIO, Psicologia dello sviluppo, Il Mulino, Bologna 2007, 264-268. Per 
approfondire cfr. anche E. H. ERIKSON, Gioventù e crisi di identità, Armando, Roma 1974; J. E. MARCIA, 
«Development and validation of ego-identity status», in Journal of Personality and Social Psychology 3, 551-
558. 
3 FRANCISCUS, Amoris laetitia. Adhortatio apostolica post-synodalis de amore in familia, 19 marzo 2016, n. 
281. Versione italiana, Amoris laetitia. Esortazione apostolica sull’amore nella famiglia, LEV – San Paolo,
Cinisello Balsamo (Mi) 2016.
4 Cfr. F. MITTINO – L. CIMA, Amore adolescente. Come amano i ragazzi d’oggi, BUR, Milano 2022, 22-24.

51



 
 

Religione e Scuola – 4 – novembre 2025 
 
 
 
 
 

dell’adolescenza».5 Il periodo della scuola secondaria di primo grado presenta ulteriori 
difficoltà, perché si è per così dire a metà del guado tra infanzia e adolescenza, e la fatica 
di definirsi, comprendersi e accettare la diversità in questa fase è una delle concause che 
a livello statistico provoca i casi più frequenti di bullismo e cyberbullismo.6 

La bellissima enciclica sull’amore cristiano che Papa Benedetto XVI ci ha lasciato7 può 
costituire una guida sicura per l’insegnante di Religione Cattolica che desideri affrontare le 
diverse sfumature dell’amore e adattarle alle esigenze della classe che si trova davanti, 
puntando a fondare la necessaria educazione alla sessualità su di una ancor più 
indispensabile cornice affettiva, che nella fascia 11-14 anni rappresenta il quotidiano 
terreno di crescita su cui si misurano gli slanci e i fallimenti, le gioie e le ferite dei nostri 
studenti. La distinzione e la definizione di philìa, amore di amicizia, èros, amore 
passionale, e agàpe, amore oblativo, consente infatti all’insegnante di catalogare il caos 
che nel web i nostri ragazzi e le nostre ragazze si trovano a dover gestire, tra serie tv, 
canzoni, podcast, videogiochi, film, fumetti… Imparare a nominare è così il primo passo 
per aiutarli a riconoscere quello che li abita e sostenerli, quindi, nel prendere decisioni 
buone per la loro vita. Ma questo non basta: infatti, se li si vuole far innamorare della 
profondità del concetto di “amore cristiano” in una coppia, è importante far vedere la 
reciprocità e la complementarità di queste tre dimensioni, che pur potendo esistere 
autonomamente, non possono essere però separate tra loro quando si decide di fare una 
scelta grande che lega autenticamente una persona ad un’altra. Questa tensione 
all’integralità porta ad aprirsi alla totalità dell’antropologia cristiana che anti-platonicamente 
non vede il corpo come tomba dell’anima e si apre poi ad un terzo livello, oltre a quello 
corporeo e psichico, quello dello spirito, come ci ricorda san Paolo in 1 Ts 5,23.  
 
2. Tra pensiero narrativo e podcasting 
  

Ogni insegnante che abbia provato ad introdurre in una classe di preadolescenti 
l’argomento “amore” si è trovato di fronte ad una situazione paradossale: da un lato la 
curiosità di voler capire quello che per loro comincia ad essere “il problema dei problemi” e 
dall’altro la frequente reticenza nell’esporsi con pareri personali. A questo si somma 
l’affastellarsi di conoscenze apprese in rete male e troppo presto da alcuni, insieme 
all’idealizzazione o all’astrazione delle tematiche di altri. Oltre alla chiarificazione 
concettuale dei temi in gioco, a cui concorre anche l’insegnante di Scienze, e alla 
comprensione delle emozioni e dei sentimenti che abitano i nostri studenti, diventa 
importante per loro imparare anche a fare piccole scelte per orientarsi nella vita. Senza 
dubbio le osservazioni di Piaget e di Kohlberg sullo sviluppo morale, pur con tutti i limiti dei 
loro approcci, possono sostenere l’insegnante nella comprensione degli stadi di sviluppo 
con cui si trova a dover operare.8  

 
5  Ivi, 37. 
6 Cfr. per esempio l’indagine svolta da HBSC nel 2022: https://www.epicentro.iss.it/hbsc/indagine-2022-
bullismo. 
7 BENEDICTUS XVI, Deus caritas est. Litterae encyclicae de cristiano amore, 25 dicembre 2005. 
8 Cfr. L. CAMAIONI – P. DI BLASIO, Psicologia dello sviluppo, 175-184. Cfr. J. PIAGET, Il giudizio morale nel 
fanciullo, Giunti-Barbera, Firenze 1972. Cfr. L. KOHLBERG, Stage and sequence: The cognitive-
developmental-approach to socialization, in D. A. Goslin (a cura di), Handbook of socialization theory and 
research, Rand-McNally, Chicago, Ill. 1969. 

52



Religione e Scuola – 4 – novembre 2025 

Particolarmente interessante nel secondo autore è poi l’utilizzo dei dilemmi morali, 
problemi etici in forma di narrazione in cui il protagonista, posto di fronte ad un bivio, deve 
scegliere come comportarsi in base ai suoi presupposti assiologici. Per un preadolescente, 
che sta vivendo il passaggio dal pensiero operativo a quello formale, avere un esempio 
che fa leva non sui concetti, ma sull’immaginazione e che lo coinvolge in prima persona a 
risolvere la situazione rappresenta una sfida interessante, tanto più che in questo modo si 
sente chiamato in causa a fare uso delle sue competenze, senza doversi esporre in prima 
persona con racconti personali. Per lui parlare di questo tipo di esperienze «può essere 
complicato, ma affidarle alla carta, sotto le sembianze di un racconto, le rende manifeste e 
dunque pensabili, quasi investite di un linguaggio metaforico e dunque condivisibili con gli 
altri che siano pari o che siano adulti».9 D’altronde dopo gli studi di Bruner sul pensiero 
narrativo,10 come particolare modalità di organizzare l’esperienza in alternativa al pensiero 
logico-scientifico, conosciamo quanto sia prezioso per ogni educatore avvalersi dell’arte 
del raccontare «che aiuta lo sviluppo cognitivo, affettivo ed etico-valoriale»11 del bambino 
e dell’adolescente.  

Recentemente anche Stefano Rossi, psicopedagogista scolastico e conferenziere, tra i 
massimi esperti di didattica cooperativa ed educazione emotiva, usa le storie come perno 
fondamentale del suo approccio educativo verso gli adolescenti: un modello che poggia 
inoltre su una solida base di conoscenze neuroscientifiche. Partendo dalla teoria del 
cervello tripartito di MacLean,12 Rossi paragona a sua volta il cervello ad un veliero in cui il 
“piccolo timoniere” rappresenta il cervello cognitivo o neocorteccia, “le grandi vele” 
costituiscono il cervello emotivo, situato nel sistema limbico, mentre il “vecchio scafo” è il 
cervello di sopravvivenza o rettiliano. Poiché il cervello cognitivo in un adolescente è in 
fase di sviluppo, il metodo più adatto per creare un ponte empatico coi nostri studenti, 
consiste nel fare leva sul cervello emotivo, disinnescando le reazioni istintive di attacco, 
fuga o stallo del cervello di sopravvivenza, e supportando quindi il cervello cognitivo nel 
comprendere la situazione e ripartire con una scelta buona per la vita.13  

Noi riteniamo, avendolo sperimentato nelle classi per diversi anni, che tutti questi 
modelli pedagogico-didattici possano trovare un grande alleato nell’uso dei podcast 
durante le lezioni che affrontano il tema dell’amore. In primo luogo avvalersi dei podcast 
significa «allenare la concentrazione sul qui e ora; sviluppare la coscienza di sé, della 
propria identità e il senso di autoefficacia, superando l’introversione. [...] Se poi non si 
lavora in solitaria, ma in gruppo, si sommano anche le positive peculiarità del cooperare 
per un obiettivo condiviso».14  

In secondo luogo l’educazione mediale attraverso la radio permette di educare la voce 
come strumento di conoscenza, cosa che è tipica di tutte le religioni quando la preghiera 

9 A. MONTESANO – P. LOGRUOSSO, Ma il cielo è sempre più rock. Impronte di Dio nella musica degli 
adolescenti, San Paolo, Cinisello Balsamo 2022, 129.  
10 Cfr. J. S. BRUNER, La mente a più dimensioni, Laterza, Roma-Bari, 1988. 
11 A. LAGRECA, La narrazione come processo di facilitazione del sapere, 17 aprile 2017, 
https://www.edscuola.eu/wordpress/?p=89531, consultato il 23/02/2025. 
12 Cfr. P. D. MACLEAN, Evoluzione del cervello e comportamento umano, Einaudi, Torino 1984.  
13 Cfr. S. ROSSI, Mio figlio è un casino. Sopravvivere alle tempeste emotive e crescerlo resiliente, Feltrinelli, 
Milano 2022, in modo particolare i cc. 5 e 6.  
14 M. PIVA, ed., Educazione mediale per la scuola primaria. Fotografia, fumetto, animazione e podcast, Dino 
Audino, Roma 2021, 113.  

53



 
 

Religione e Scuola – 4 – novembre 2025 
 
 
 
 
 

ritmica e cadenzata fa entrare in contatto con il divino: «Nella voce è coinvolta la 
respirazione e il nostro modo di entrare in contatto con il movimento primordiale della vita. 
[…] La voce è lo strumento base attraverso il quale comunichiamo […]. Imparare a gestirla 
e a conoscerla permetterà a tutti di fare un ulteriore passo nella crescita umana».15  

In terzo luogo apprendere a dialogare in un podcast permette di scoprire la dimensione 
costitutivamente comunicativa dell’uomo, che riceve le sue parole da quella Parola 
creatrice, che si è incarnata in Gesù, perfetto comunicatore: «Per mezzo della sua 
incarnazione, egli prese la somiglianza di coloro che avrebbero ricevuto il suo messaggio, 
espresso dalle parole e da tutta l’impostazione della sua vita».16 Ma la comunicazione, 
cristianamente intesa, porta sempre alla comunione e alla donazione di sé, quindi 
all’amore agapico, che si sente responsabile dell’altro e lo lascia essere ed esprimersi in 
un dialogo in cui l’io ha davanti a sé un tu e mai un esso, secondo la definizione di Buber. 
Infine il podcast permette di creare storie attraverso le quali immedesimarsi con la fantasia 
in situazioni adolescenziali verosimili: attraverso la simulazione è quindi possibile 
sviluppare una competenza al problem solving dei dilemmi morali, mettendosi in gioco, 
senza sentirsi troppo esposti ai giudizi della classe, perché la storia non riguarda 
immediatamente un ricordo personale.     
 
3. La proposta di un compito di realtà 
 

“Consigli di cuore” è il compito di realtà che da alcuni anni abbiamo proposto al termine 
di un lungo percorso interdisciplinare di educazione all’affettività per le classi terze della 
scuola secondaria di primo grado.17 Consiste nella realizzazione di un podcast da 
pubblicare sul blog della scuola, in cui ogni gruppo ha il compito di sviluppare una delle 
dieci trame narrative date dall’insegnante e fornire un consiglio relativamente al problema 
sentimentale che si prospetta.  

Per prima cosa gli studenti dovranno scegliere la trama che trovano più congeniale per 
loro: la cornice narrativa è sempre corredata dal nome dei protagonisti e dalla loro età; il 
breve racconto è inoltre tripartito e presenta alcune informazioni riguardanti l’amore di 
amicizia, quello passionale e quello oblativo; uno di questi tre aspetti relazionali ha, però, 
una lacuna, generando così un dilemma morale. Ecco un esempio: 

 
 
Personaggi Marco (14 anni) - Laura (14 anni) 
Philia (sì) Amano entrambi la musica e stanno lunghe 

ore a parlarne e a progettare di andare ad 
un concerto del loro cantante preferito. 

Eros (sì) I due sono attratti l’uno dall’altra per aspetto 
fisico e per carattere: lui socievole, lei più 

 
15 M. DE CAROLIS – D. LOMMA, EducArti. Percorsi per ragazzi e adolescenti con arti e media, Paoline, Cinisello 
Balsamo 2017, 123-124.  
16 PONTIFICIA COMMISSIONE PER LE COMUNICAZIONI SOCIALI, Communio et progressio, n. 11, cit. in C.E.I., 
Comunicazione e missione. Direttorio sulle comunicazioni sociali nella missione della Chiesa, LEV, Città del 
Vaticano 2004.  
17 Cfr. per esempio https://icgiacomomasi.blogspot.com/2023/02/radio-cavezzo-30.html. 

54



Religione e Scuola – 4 – novembre 2025 

chiusa si completano a vicenda. 
Agape (no) Lui vorrebbe avere però del tempo libero per 

suonare nella sua band. Lei gli chiede 
spesso di rinunciare qualche volta per poter 
stare insieme nel weekend e conoscere i 
propri amici. 

Il gruppo di lavoro dovrà quindi costruire un dialogo tra l’ipotetico dj di un’emittente 
radiofonica per la rubrica “Consigli di cuore” e un ascoltatore che telefona per ricevere un 
aiuto. Al consiglio finale è possibile aggiungere una seconda telefonata in cui l’ascoltatore 
racconta quali sono stati i risultati e gli effetti del consiglio.  

I programmi che si possono usare vanno dal classico Audacity, ottimo per il montaggio 
audio, a Spreaker o Bandlab, che caricano il file audio già on line, ma è possibile anche 
montare un file audio, precedentemente modificato, sul modello video di Canva, creare 
una copertina con il titolo che rimane fissa per tutta la durata della registrazione e salvare 
il file in formato video mp4. Alcuni gruppi anzi, dopo aver corredato la registrazione 
radiofonica di un intro e un outro musicali, aver aggiunto una colonna sonora di sottofondo 
con effetti sonori come applausi e risate, commentano anche visivamente la registrazione 
con immagini o con avatar digitali, che simulano la conversazione radiofonica.18 

Oltre alla collaborazione con l’insegnante di Scienze e la psicologa della scuola per 
la parte più formativa, sono intervenuti attivamente nella realizzazione del prodotto digitale 
il docente di Italiano, per la parte testuale del dialogo, e quello di musica, per gli aspetti 
legati al montaggio audio.  

18 I link ai programmi che si possono usare gratuitamente, o scaricandoli o direttamente on line, sono: 
https://www.audacityteam.org; https://www.spreaker.com; https://www.bandlab.com; https://www.canva.com; 
https://pixabay.com. 

55





PROSPETTIVE PEDAGOGICHE NELL’ENCICLICA ‘LAUDATO SI’: 
IL DADO DELLA TERRA 

Anna Laura Lucchi1 

Abstract 

Il 18 giugno 2015 viene resa pubblica la seconda lettera enciclica di papa Francesco dal 
titolo Laudato Si’. Sulla cura della casa comune (LS), con l’obiettivo di dare un contributo 

per affrontare con speranza la crisi ambientale e sociale in cui si trova immersa l’umanità. 
Come in ogni fase di cambiamento, risulta quanto mai urgente prendere sul serio e dare 

nuova forza soprattutto al compito educativo, evento fondamentale per la crescita e la 
rigenerazione della società. Il contributo mette in luce come il testo dell’enciclica sia 

estremamente ricco anche di suggestioni pedagogiche, in continuità con l’attenzione 
costante che il pontefice ha dedicato all’esperienza educativa e proporrà il dado della terra 

come strumento didattico per calare nella realtà scolastica il messaggio della LS.  

Parole chiave: Papa Francesco, Laudato Si’, didattica, dado della terra 

1. Per una nuova antropologia

Con la pubblicazione dell’enciclica LS2 l’obiettivo di papa Francesco non è
semplicemente quello di sensibilizzare su tematiche cosiddette verdi, ma è più propriamente 
quello di: «prendere dolorosa coscienza, osare trasformare in sofferenza personale quello 
che accade al mondo, e così riconoscere qual è il contributo che ciascuno può portare».3 
La sofferenza a cui ognuno di noi è chiamato non è un dolore fine a sé stesso, ma è 
finalizzato alla nascita di un mondo nuovo. L’immagine più evocativa è quella delle doglie 
del parto, terribilmente dolorose ma necessarie perché avvenga una nuova nascita. 

L’invito a prendere su di sé le sofferenze del mondo è in vista di una conversione interiore 
ed esteriore, che si manifesta concretamente in nuovi e più consapevoli stili di vita. Inserita 
in questa prospettiva, la proposta dell’ecologia integrale si delinea sempre di più come un 
paradigma concettuale e come un percorso spirituale,4 che riesce nel difficile compito di 
tenere insieme fenomeni complessi. La crisi ambientale attuale, infatti, è solo una faccia di 
una più complessa crisi umana e sociale e il cammino verso possibili soluzioni non può che 
cominciare da una seria riflessione antropologica. Matteo Prodi propone di cristallizzare la 
figura umana così come emerge dalle pagine della LS nell’homo responsus.5 Nella 
frustrazione di non trovare in nessun animale creato qualcuno di simile a lui, l’uomo si 
scontra con il proprio limite e da lì parte per cercare nell’altro un aiuto che lo supporti verso 
la propria piena realizzazione e, nello stesso tempo, offre all’altro sé stesso come dono. «È 
responsus e non respondens perché innanzitutto l’uomo riceve la vita e solo dopo offre 
all’altro le sue risposte».6 La relazione tra gli esseri umani risulta quindi primariamente 
mediata dalla categoria del dono di sé come unica possibilità di cercare insieme il senso 

1 Docente IRC nelle scuole secondarie di primo grado Reni (IC16) e Pepoli (IC21), Bologna. Membro della 
Comunità di Vita Cristiana “CVX - Poggeschi” di Bologna. 
2 D’ora in avanti ci si riferirà all’enciclica Laudato Si’ con la sigla LS. 
3 FRANCESCO, Lettera enciclica Laudato si’, n.19. 
4 Cfr. G. COSTA – P. FOGLIZZO, «Al cuore della Laudato si’: l’ecologia integrale», in Aggiornamenti sociali 8-9 
(2015)66, 541-548. 
5 Cfr. M. PRODI, «La nuova umanità alla luce della Laudato Si’», in Rivista di Teologia dell’Evangelizzazione 
20 (2016)40, 415-434. 
6 Ivi, 419. 

57



 
 

Religione e Scuola – 4 – novembre 2025 
 
 
 
 
 
 

della propria esistenza e dell’intera realtà. Alla luce dell’antropologia proposta, gli uomini e 
le donne possono riscoprirsi fratelli valorizzando il proprio limite, punto di partenza per la 
costruzione di una relazione che fa del dono di sé e dell’accoglienza dell’altro il fondamento 
dello stare insieme. Individualismo e ricerca di immediata soddisfazione dei propri bisogni 
vengono così sostituiti da fratellanza e cura dell’altro, antidoti primari per la rigenerazione 
della società e fondamenta di una proposta educativa secondo i principi della LS. Come, 
infatti, sottolinea papa Francesco: «l’educazione sarà inefficace e i suoi sforzi saranno sterili 
se non si preoccupa anche di diffondere un nuovo modello riguardo all’essere umano, alla 
vita, alla società, alla relazione con la natura».7 
 
2. Dinamismi pedagogici nella Laudato Si’ 
 

Dall’analisi delle pagine di LS emergono in particolare quattro linee guida principali che 
possono fungere da traccia per l’azione pedagogico-educativa: la conversione, la creatività, 
la cura e le virtù. «La conversione si situa all’inizio del processo educativo»,8 e nella LS 
viene specificata la sua natura ecologica in risposta all’improcrastinabile bisogno di educare 
ad un nuovo modo di rapportarsi alla casa comune e agli altri. «L’educatore sarà quindi 
chiamato ad accompagnare i suoi alunni ad assumere con umiltà i limiti della condizione 
umana così come le grandi potenzialità in cui si può sviluppare»,9  ad esempio, facendo 
conoscere realmente agli allievi situazioni di ingiustizia sociale e degrado ambientale, 
affinché possa nascere spontaneamente in loro il desiderio di iniziare processi di 
cambiamento e dare il proprio contributo ad un mondo migliore. Per raggiungere 
cambiamenti duraturi nel tempo, è essenziale attivare percorsi comunitari che mettano 
insieme le forze al servizio del bene comune. 

 L’istituzione scolastica, quindi, può rivestire un ruolo da protagonista in questa spinta al 
cambiamento. Uno dei frutti principali di un cammino di trasformazione profonda è anche la 
capacità di sviluppare uno sguardo creativo sulla realtà e sui problemi, vecchi e nuovi, che 
circondano l’umanità e, in ambito educativo, la creatività è uno strumento essenziale.10 Chi 
educa è chiamato a utilizzare questa capacità nell’ideare percorsi educativi, coltivando a 
sua volta questo talento nei propri studenti.  

Lucía Buj Vicente e Laura Menèndez Monzonís suggeriscono che per raggiungere questo 
obiettivo sia vantaggioso allenare un nuovo modo di avvicinarsi al reale fondato sulla 
contemplazione e sullo stupore.11 Questi due atteggiamenti, infatti, accendono la creatività 
e aprono l’essere umano a nuove possibilità che valorizzano ciò che viene visto ogni giorno 
ma troppo spesso ignorato. I processi di apprendimento guidati dallo stupore saranno 
dunque esperienze di continua scoperta, che sfidano l’intelligenza e stimolano la curiosità, 
intercettando anche la dimensione cognitiva ed emozionale degli educandi. Da uno sguardo 

 
7 FRANCESCO, Lettera enciclica Laudato si’, n.215 
8 F.J. ALONSO, «Dinamismos pedagógicos de la encíclica Laudato si’», in Educatio catholica 6 (2020)3, 166. 
9 Ivi, 167. 
10 Cfr. FRANCESCO, Lettera enciclica Laudato si’, n.220. 
11 L. BUJ VICENTE – L. MENÉNDEZ MONZONÍS, «La Laudato Si’ como impulsora de la creatividad ed educatión», 
in Educatio catholica 6 (2020) 3, 175-186.  

58



Religione e Scuola – 4 – novembre 2025 

contemplativo che abbraccia la realtà con stupore nasce un giudizio guidato dalla 
compassione e un’azione improntata sulla cura, tassello antropologico essenziale per 
l’antropologia alla luce della LS.  

Per implementare una pedagogia della cura nelle aule scolastiche, la filosofa ed 
educatrice statunitense Nel Noddings propone quattro strategie.12 Innanzitutto, è necessario 
per coloro che vengono educati avere modelli a cui ispirarsi. Anche papa Francesco propone 
numerosi esempi che possano ispirare chi legge l’enciclica.13  

Una seconda strategia è il dialogo ed è la stessa prospettiva che anima la scrittura della 
LS che fin nelle parole d’apertura rende esplicito l’intento di «entrare in dialogo con tutti 
riguardo alla nostra casa comune».14  

Un’ulteriore strategia pedagogica è dare ampio spazio alla pratica. Per insegnare una 
mentalità della cura è quindi indispensabile immergere gli educandi in azioni di cura: 
proporre loro di realizzarle in prima persona e creare occasioni in cui siano testimoni delle 
azioni compiute dagli altri. Affinché questo patrimonio si traduca in apprendimenti 
significativi è utile investire del tempo per una riflessione comunitaria condivisa in cui la vita 
stessa vissuta dagli allievi diventi l’oggetto della proposta educativa. 

L’impegno pedagogico a favore di un’ecologia integrale comincia proprio nel progettare 
percorsi didattici che diano ampio spazio all’esperienza, sull’esempio dei tanti «educatori 
capaci di reimpostare gli itinerari pedagogici di un’etica ecologica, in modo che aiutino 
effettivamente a crescere nella solidarietà, nella responsabilità e nella cura basata sulla 
compassione».15  

Il quarto ed ultimo passo per una pedagogia della cura riguarda lo sforzo pedagogico di 
incoraggiare e fare emergere il meglio dei propri studenti. Tutto questo deve essere 
accompagnato da una riorganizzazione delle istituzioni educative affinché si profilino come 
vere e proprie «comunità della cura»16 con chiarezza nella progettualità educativa, 
coordinamento tra tutti gli agenti coinvolti nell’educazione e un solido legame tra la scuola 
ed il contesto sociale in cui è inserita, affinché possano moltiplicarsi le opportunità di 
apprendimento e gli educandi siano sempre più motivati a prendersi cura dell’ambiente in 
cui vivono e dell’intera casa comune. Come ultimo passo, per perseguire l’impegno 
ecologico in un’ottica di ecologia integrale, è necessario rimettere al centro un’etica delle 
virtù che impregni sempre di più l’educazione dei più giovani.  

Per realizzare questo ambizioso obiettivo è necessario porre attenzione in primis alle 
comunità particolari a cui si appartiene in cui si esplicita lo sviluppo delle virtù. La scuola 
può agire da ponte tra le famiglie e le altre comunità primarie e la società e per svolgere 
questo ruolo deve scegliere se essere una comunità o solo un’istituzione burocratica e, alla 
luce di questa scelta di campo, prestare attenzione al clima, alla qualità delle relazioni, al 
modello proposto dagli insegnanti.  

12 Cfr. N. NODDINGS, «An ethic on caring», op.cit., 215-230. 
13 Cfr. FRANCESCO, Lettera enciclica Laudato si’, nn. 10-12. 
14 Ivi, n.3. 
15 FRANCESCO, Lettera enciclica Laudato si’, n.210. 
16 Cfr. ALONSO, «Dinamismos pedagógicos de la encíclica Laudato si’», 163-174. 

59



 
 

Religione e Scuola – 4 – novembre 2025 
 
 
 
 
 
 

Per realizzare una pedagogia che coltiva le virtù, è importante progettare un’azione 
educativa che valorizzi la pratica, l’esperienza e le relazioni, favorendo la comprensione 
delle azioni come esemplificazioni di virtù che in questo modo si percepiscono realmente 
presenti nell’azione stessa. Lo stesso papa Francesco non si stanca di esplicitare l’impegno 
ecologico declinandolo in semplici pratiche quotidiane che ripetute concorrono nella 
formazione del carattere delle persone impegnate nella cura della casa comune.  

Nel testo dell’enciclica il papa incoraggia a nutrire molte virtù tra cui, la gratitudine,17 la 
giustizia,18 la fortezza.19 Evidenzia, inoltre come la sobrietà e l’umiltà siano quanto mai 
necessarie per affrontare la crisi ecologica. Queste virtù si oppongono a ciò che la società 
consumistica e tecnocratica vuole favorire e per questo in poche righe Francesco si impegna 
anche in una loro riabilitazione e comprensione profonda. 
 
3. Una proposta didattica: il dado della terra 
 

Alla luce di quanto approfondito, desidero ora proporre una progettazione che recepisce 
e traduce in pratica didattica i nuclei pedagogici dell’enciclica. Questa progettazione è 
pensata per una classe prima di scuola secondaria di primo grado, ma è facilmente 
adattabile anche ad altre fasce d’età. L’obiettivo è introdurre gli studenti alla logica 
dell’ecologia integrale, aprendo spazi di speranza sulla possibilità che ognuno ha di portare 
il proprio contributo positivo per il futuro del mondo.  

Al centro di questa proposta vi è lo strumento del dado della terra, il cui utilizzo rende 
semplice e divertente il cammino verso una profonda conversione ecologica personale e 
comunitaria. Il dado della terra è stato ideato da John Mundell, imprenditore americano, per 
stimolare comportamenti responsabili nei confronti del pianeta e degli altri esseri umani.20 
Su ogni faccia del dado è riportato uno dei seguenti motti ispirati alla LS: siamo tutti collegati, 
scopri cose incredibili, ogni cosa è un dono, solo ciò che è necessario, sorridi al mondo, il 
momento è adesso.  

La sfida è quella di lanciare il dado e cercare di tradurre in azioni concrete la frase 
comparsa dopo il lancio. Prima di presentarlo in classe, può essere utile esplorare come gli 
studenti si collochino dal punto di vista esistenziale riguardo al tema dei cambiamenti 
climatici, proponendo ai ragazzi di associare un’emozione al tema. Nella mia esperienza, 
ho preso atto che in molti di loro questo tema suscita rabbia, per aver ereditato una 
situazione compromessa, paura per le tante immagini di devastazione e per i possibili effetti 
futuri o, al limite, disinteresse per la convinzione di non avere il potere di modificare lo status 
quo. Ho dedicato le lezioni successive all’approfondimento di alcuni nuclei tematici principali 
dell’enciclica LS. Durante questo tempo, attraverso attività dialogiche e coinvolgenti, si 
possono fare emergere soprattutto le linee portanti del pensiero ecologico cristiano e di 

 
17 Cfr. FRANCESCO, Lettera enciclica Laudato si’, n.220. 
18 Ivi, n.49. 
19 Ivi, n.73. 
20 Per chi desidera approfondire la storia e le potenzialità del dado della terra può fare riferimento al sito: 
https://theearthcube.org/it/ 

60



Religione e Scuola – 4 – novembre 2025 

come, all’interno di questa cornice, si delineino le principali concezioni antropologiche e 
sull’ambiente. 

Alla luce di questo approfondimento, ho presentato agli studenti lo strumento operativo 
del dado della terra. In un primo momento è utile analizzare insieme i sei motti presenti sulle 
facce del dado, sottolineando in modo particolare i legami con le suggestioni presenti nella 
LS e focalizzando l’attenzione a come possano essere concretizzati nell’esperienza 
quotidiana di ciascuno. Per scoprire cose incredibili, infatti, è necessario avvicinarsi al 
mondo e agli altri con uno sguardo ricco di stupore che porta alla contemplazione e alla 
gratitudine. 

Quando ci si lascia interpellare da ciò che accade e da ciò che ci circonda si scopre che 
il momento è adesso, questo è il momento propizio per un cambiamento guidato da un 
sentimento di profonda fratellanza tra tutto il genere umano. Con il motto siamo tutti 
collegati, viene ripreso letteralmente uno dei temi teologici chiave della LS. Leggere questa 
frase ricorda la natura relazionale che accomuna gli esseri umani e l’intera creazione. 
Mettere in pratica questo motto rende evidente che i comportamenti di ciascuno, per quanto 
piccoli, hanno un grande impatto sulla globalità. 

Tutto è un dono quando si capisce profondamente che niente ci appartiene ma è possibile 
godere di ogni istante di bellezza gratuita con gratitudine verso il datore di ogni dono. Si può 
sorridere al mondo prendendosi cura dell’ambiente in cui ci si trova. Infine, solo ciò che è 
necessario è una delle più grandi sfide al mondo consumistico e vivere questa frase 
presuppone un ragionamento su ciò che è veramente necessario e su tutto ciò che, invece, 
è superfluo. 

Sarebbe molto proficuo, a questo punto, coinvolgere anche l’insegnante di tecnologia e 
quello di arte affinché ogni alunno possa realizzare concretamente il proprio cubo 
personalizzandolo con disegni ed immagini. 

Dopo aver costruito il proprio dado, ogni studente sarà invitato a lanciarlo e vivere 
concretamente la frase che quotidianamente gli capiterà, tenendo traccia delle azioni svolte 
in un diario. Ad ogni studente verrà anche chiesto di riflettere sulla propria esperienza 
personale nell’utilizzo del dado della terra e sugli eventuali cambiamenti che le proprie 
abitudini hanno maturato. Sarà dedicato ampio spazio alla condivisione delle proprie 
esperienze in piccoli gruppi e successivamente con l’intero gruppo classe. 

Al termine del percorso si può proporre anche l’ideazione di un podcast in cui vengano 
approfondite tematiche ecologiche e in cui possano essere condivise concrete esperienze 
creative di come vivere le frasi riportate sulle facce del dado. 
Risulta cruciale, infatti, la possibilità di condividere le proprie azioni virtuose con altri, prima 
in famiglia, poi a scuola o all’interno della propria comunità di fede e poi con la comunità 
locale e la società intera affinché si possa implementare sempre di più una trasformazione 
che non viene imposta dall’alto ma concretamente vissuta per raggiungere l’ambizioso 
obiettivo di modificare gli stili di vita delle persone modellandoli secondo una cultura della 
cura di se stessi, degli altri e del pianeta. 

61



 
 

Religione e Scuola – 4 – novembre 2025 
 
 
 
 
 
 

 
 

Alcuni esempi di dadi della terra realizzati con i ragazzi dell’IC 16 di Bologna  
nell’anno scolastico 2021/2022 

 
 

62



LA VALENZA PEDAGOGICA DEGLI ALBI ILLUSTRATI 
NELL’INSEGNAMENTO DELLA RELIGIONE CATTOLICA 

Stefania Santoro1 

Abstract 

Siamo in quella che alcuni studiosi chiamano società post-narrativa in cui la narrazione 
come fattore fondante dell’esperienza umana cede lo spazio ad una sorta di storytelling 
narcisistico e autoreferenziale dove viene sempre meno l’esperienza comunitaria che il 
narrare presuppone. In questo contesto diventa urgente riscoprire spazi e strumenti in 

grado di ridestare quello che possiamo definire il proprium dell’umano: narrarsi. L’irc, data 
la sua natura dialogica e relazionale, si presenta come uno degli spazi privilegiati in cui 
questo può avvenire e l’utilizzo dell’albo illustrato, quella sorte di ponte che permette di 

tenere insieme parola e immagine, diventa un mezzo privilegiato per educare i bambini e 
le bambine alla scoperta di sé, degli altri, dell’Altro e al rispetto per il creato. 

Parole chiave: narrazione, albo illustrato, IRC, cura di sé 

1. La sfida della narrazione

Parlare oggi di narrazione rappresenta, soprattutto in campo educativo, una grande
sfida e un’esigenza imprescindibile in forza del paradosso che l’uomo post-moderno vive, 
ovvero la sua essenza narrante che deve fare fronte ad una società post-narrativa. L’uomo 
anche quando non ne è consapevole, è un essere narrativo che nella sua quotidianità 
narra continuamente sé stesso, gli altri e il mondo circostante di cui fa esperienza.2 Egli fin 
da bambino e per tutta la sua esistenza è portato a dar vita a racconti e ad essere 
accompagnato da narrazioni, e non può quindi ignorare questa sua attitudine innata e 
questa sua spinta a narrare e a narrarsi;3 di fatto, «il racconto comincia con la storia 
stessa dell’umanità. Non esiste, non è mai esistito in alcun luogo un popolo senza 
racconto. […] Di non-narrativo c’è solo la natura senza l’uomo, ma appena la natura viene 
“parlata”, allora abbiamo il racconto».4 

Su questa linea di pensiero troviamo la riflessione dello psicologo e pedagogista 
Jerome Bruner,5 per il quale la narrazione rappresenta un atto costitutivo per l’uomo; essa 
ha altresì delle caratteristiche ben definite che prima di tutto ci dicono della necessità di 
socialità, poiché essa stessa parla delle relazioni sociali tra i personaggi e i protagonisti 
del racconto, di come questi interagiscono tra di loro, di come attribuiscono senso al 
mondo circostante e a ciò che gli accade di significativo;6 la narrazione, inoltre, trattando 
dello straordinario e dell’insolito7 consente di dar voce a ciò che ancora non ha un nome, 
ciò che è nascosto nell’inconscio e così permette di aprire a nuovi possibili significati. Oltre 

1 Docente di IRC. Scuola primaria I.C. Arturo Toscanini di Parma. Articolo elaborato a partire dalla tesi 
Magistrale discussa all’ISSRE di Modena. 
2 Cfr. D. DEMETRIO (a cura di), Educare è narrare. Le teorie, le pratiche, la cura, Mimesis Edizioni, Milano 
2012,11-12.  
3 Cfr. ivi 47-48. 
4 A. NANNI, «La pedagogia narrativa: da dove viene e dove va», in R. MANTEGAZZA (a cura di), Per una 
pedagogia narrativa. Riflessioni, tracce, progetti, Emi, 1996, 42. 
5 Cfr. J. BRUNER, La mente a più dimensioni, Sagittari Laterza, 1988, 17. 
6 Cfr. R. VITTORI, «Identità e narrazione» in MANTEGAZZA (a cura di), Per una pedagogia narrativa, op.cit., 16. 
7 Cfr. J. BRUNER, La ricerca del significato. Per una psicologia culturale, Bollati Boringhieri, Torino 1992, 58-
59. 

63



 
 

Religione e Scuola – 4 – novembre 2025 
 
 
 
 
 
 

a questo, Bruner ci parla di un carattere universale: grazie ad una linearità sequenziale, 
ogni racconto diventa un’esperienza straordinaria leggibile e interpretabile da chiunque.8 

Per pensare l’uomo costruisce storie attraverso le quali riesce ad organizzare ciò che 
vive e così dare senso al suo stare nel mondo e alla sua identità;9  se però narrazione e 
identità dell’uomo sono strettamente collegati – infatti tutte le volte egli narra di sé per farsi 
comprendere, per impressionare l’altro, per esprimere il proprio vissuto interiore e le 
proprie emozioni10 – nello stesso tempo narrando se stesso, il mondo circostante e gli altri, 
l’uomo è chiamato a quello che potremmo definire un atto politico ed etico: la narrazione 
può aiutare ad aprire «la strada alla libertà individuale di interpretazione, al racconto di sé, 
al pensiero divergente contro ogni autorità e potere assolutista»,11 permettendo quel 
decentramento tale da poter comprendere che nel mondo non esiste soltanto il proprio 
punto di vista.  

Un’altra importante valenza pedagogica della narrazione risiede nell’iniziazione alle 
regole e ai doveri del mondo: l’uomo per essere in grado di muoversi e vivere, ha bisogno 
di conoscere le regole di base; in questo la narrazione può dare un suo contributo poiché 
essa stessa – per le caratteristiche sopra enunciate – permette all’uomo fin da piccolo di 
leggere e quindi gestire la quotidianità12. 
L’uomo però, e qui troviamo il paradosso, pur essendo un essere narrativo, vive in 
un’epoca definita «post-narrativa»13 in cui non si narra più, dove l’atto di raccontarsi e 
ascoltarsi sembra essere passato in secondo piano,14  dove le piazze e le vie della città 
vengono soppiantati da «nonluoghi di transito»15 in cui tutto ciò che rimane è un mero 
scambio di informazioni repentine. In una società in cui tutto scorre in modo veloce, 
bisogna essere consapevoli che bambini e giovani di oggi vivono un mondo diverso 
rispetto le generazioni passate e anche per questo vanno accompagnati con 
amorevolezza ed empatia nel complesso lavoro di interpretazione delle narrazioni 
circostanti e, anche per questo, il pensiero narrativo diventa una pratica di cui prendersi 
cura16 e a cui ritornare; ma da che parte iniziare?  
Una possibile via percorribile è quella della narrazione in campo educativo – e qui 
facciamo riferimento in particolar modo alla scuola dove già molto viene fatto da insegnanti 
che credono nel valore performativo della parola e delle narrazioni.17 

 
8 Cfr. R. VITTORI, «Identità e narrazione», op.cit.,16-17. 
9 Cfr. L. MANICARDI, Raccontami una storia. Narrazione come luogo educativo, Edizioni messaggero Padova, 
Padova 2012, 65-68.  
10 Cfr., D. DEMETRIO, Educare è narrare, op. cit., 50.  
11 Ivi 25. 
12 Cfr. E. BIFFI, «Narrazione e pratiche educative fra infanzia e adolescenza», in D. DEMETRIO, Educare è 
narrare, op.cit., 73-74. 
13 B.C HAN, La crisi della narrazione. Informazione, politica e vita quotidiana, Einaudi, Torino 2024,5-6.  
14 Cfr., ivi 5-12.  
15 R. MORSELLI, «Quale narrazione al tramonto del millennio? Riflessioni su alcuni elementi di scenario entro 
i quali collocare la proposta di una pedagogia della narrazione», in R. MANTEGAZZA (a cura di), Per una 
pedagogia narrativa. Riflessioni, tracce, progetti, EMI, 1996, 33. 
16 Cfr. D. DEMETRIO, Educare è narrare, op. cit., 95.  
17 Un esempio concreto che troviamo in alcune scuole di Parma è il progetto di Lettori e Lettrici forti che 
nasce nel più ampio progetto di lettura ad alta voce voluto e promosso da Federico Batini e Martina 

64



Religione e Scuola – 4 – novembre 2025 

La narrazione, per i motivi sopra enunciati, introdotta in campo educativo e pedagogico 
può essere un’importante opportunità di cambiamento personale e sociale, infatti, chi si 
approccia ad un testo, nel bene e nel male, ne può uscire cambiato e diverso;18 ma ancora 
di più: se usata con consapevolezza, la narrazione può essere uno strumento narrativo 
determinante per l’identità personale e per l’incontro con l’alterità,19 questa intesa sia 
come l’Altro trascendete che gli altri; perciò, il legame tra narrazione e pedagogia non è 
indifferente e risiede proprio «nella pratica dell’insegnare e dell’educare che prima di ogni 
strumento o metodologia si situano nell’incontro, nella relazione. […] [Infatti] laddove v’è 
educazione, v’è esperienza d’incontro e di scambio, vi sono due narrazioni che si 
intrecciano e che danno origine a una nuova narrazione».20 

2. L’albo illustrato

Particolare forma narrativa che tiene insieme testo e immagine e che si
contraddistingue per chiarezza, per ritmo leggero e rapido senza mai essere superficiale,21 
è l’albo illustrato – o picture book. Ci pare illuminante la definizione che ne fa la studiosa 
Marcella Terrusi quando identifica il picture book in una sorta di «ponte sospeso fra 
immagine e parola […] un mezzo di trasporto»22 che, per la sua stessa natura, permette a 
chi si approccia ad esso di avventurarsi alla scoperta di mondi nuovi fatti di parole, 
immagini, simboli e suoni.23 In questa forte «interdipendenza»24 vediamo quindi che parola 
e illustrazione non bastano mai da sole, necessitano sempre l’una dell’altra: «il testo scritto 
è sempre metà mela (l’altra metà sarà l’immagine) ed è pertanto sempre incompleto, 
rapido, leggero […] quasi sempre poetico»25 e le immagini non sono mai univoche o 
standard ma molto diversificate da un albo all’altro passando «dalle figure stilizzate al più 
preciso realismo, dal linguaggio della pittura astratta o del collage alla combinazione di 
tecniche come il disegno, la fotografia».26 

Il picture book proprio per la sua natura in grado di unire due sponde diverse – anche 
quella trascendente e quella immanente – può inoltre essere un valido e strumento 
pedagogico per l’Insegnante di Religione. Infatti, scegliere la narrazione, ovvero scegliere 
il picture book come strumento pedagogico-didattico vuol dire, per l’adulto – e in questo 
caso l’IdR – «scegliere di accompagnare i bambini nell’esplorazione della propria 
dimensione interiore e spirituale».27 Di fatto, tutte le narrazioni dell’uomo, sacre o profane, 

Evangelista. Cfr., F. BATINI, Leggimi ancora. Lettura ad alta voce e Life Skill, Giunti Scuola, Firenze 2018, 
122. 
18 Cfr. D. DEMETRIO, Educare è narrare, op.cit., 51. 
19 Cfr. ivi 87. 
20 E. BIFFI, «Narrazione e pratiche educative», op.cit., 73. 
21 Cfr. R.V. MERLETTi, L. PALADIN, Libro fammi grande. Leggere nell’infanzia, Idest, Campi Bisenzio 2012, 91. 
22 M. TERRUSI, Albi illustrati. Leggere, guardare, nominare il mondo nei libri per l’infanzia, Carocci Editore, 
Roma 2012, 103-104. 
23 Cfr., ivi 103-104. 
24 Ivi, 94. 
25 Ivi,104. 
26 Ivi,105. 
27 S. VECCHINI, Una frescura al centro del petto. L’albo illustrato nella crescita e nella vita dei bambini, 
Topipittori, Milano 2019, 44-45. 

65



 
 

Religione e Scuola – 4 – novembre 2025 
 
 
 
 
 
 

sono nello stesso tempo una via che conduce a Dio, al Trascendente e una via di 
umanizzazione in quanto comunicano che è possibile un cambiamento, che bisogna avere 
fiducia nel futuro, che diventare persone migliori è davvero alla portata di tutti.28 I racconti 
che troviamo nel picture book, come quelli sacri e di tradizione religiosa, di fatto sono veri 
perché sono performativi: operano ciò che annunciano e permettono un cambiamento 
promesso metaforicamente mediante le storie dei personaggi presenti al loro interno.29 

Se, come si è tentato di dare ragione lungo questa riflessione, la narrazione 
rappresenta un mediatore didattico coinvolgente e fecondo, è possibile individuare 
percorsi didattici in grado di aprire a tematiche focus per dare forma ad una progettazione 
annuale anche in linea con i Traguardi per lo sviluppo delle competenze30 e quindi attente 
alla normativa vigente in ambito scolastico. Tra le molteplici e diverse piste che si possono 
seguire, merita un approfondimento la tematica della cura di sé stessi declinata come 
crescita e apertura al Trascendente. Conoscersi vuol dire arrivare ad un «graduale 
processo di conoscenza di sé stessi»31 e in questo caso gli albi illustrati letti in classe 
possono permettere di avvicinarsi a questo dato e arricchire «la meraviglia verso il mistero 
che ognuno di noi rappresenta, a sé stesso e chi lo circonda»,32 per dare ai bambini il 
tempo di approfondire e indagare il proprio vissuto interiore, di cercare le domande che 
abitano i loro cuori per provare a darne delle risposte. 

Proporremo di seguito due albi illustrati mostrando a modo esemplificativo le piste di 
riflessione che si possono aprire e a partire dalle quali sarà possibile costruire dei percorsi 
didattici da proporre in classe. Tra i tanti albi che possono essere usati a scuola per 
accompagnare il bambino nella ricerca di sé troviamo l’albo Dentro me cosa c’è?33  

In questo libro è presente un gioco interessante tra illustrazioni e parole che permette al 
lettore di entrare nell’interiorità del narratore bambino in una sorta di «viaggio intorno al 
corpo di una creatura misteriosa e familiare al tempo stesso, turbolenta e prodigiosa […] 
proprio come ogni bambino»,34 scoprendo che quella interiorità non è poi tanto diversa 
dalla propria. Interessante notare che il narratore si descrive quasi partendo dalle proprie 
rivoluzionarie emozioni facendo approdare il lettore ad una considerazione singolare: 
«sono questo, sono quello […] sono boh…sono un mostro punto e stop»;35 in questo 
viaggio il bambino potrà fare esperienza della propria unicità portentosa, infatti conclude 
l’albo: «Mostro. Sostantivo maschile, singolare. Dal latino monstrum, creatura portentosa. 
Ogni bambino è un mostro. Anche tu».36  

Un ulteriore albo illustrato interessante è Abar e Babir. Il viaggio dei desideri,37 in 
quanto racconta di due pastori che lasciano stalla e pecore per andare alla ricerca del 

 
28 Cfr. M. DIANA, Narrare. Perché e come raccontare le storie ai bambini, Elledici, Torino 2011, 7. 
29 Cfr. ivi 13. 
30 Cfr. S. CICATELLI, Guida all’insegnamento della religione cattolica. Secondo le nuove indicazioni, Editrice 
La Scuola, Milano 2015. 
31 S. VECCHINI, Una frescura al centro del petto, op.cit., 175. 
32 Ivi, 175. 
33 D. CARUCCI, G. PASTORINO, Dentro me cosa c’è? Terre di Mezzo, Milano 2022. 
34 Ivi. 
35 Ivi. 
36 Ivi. 
37 C. LOSSANI, B. LANDMANN, Abar e Babir. Il viaggio dei desideri, Edizioni ARKA, Milano 2019. 

66



Religione e Scuola – 4 – novembre 2025 

desiderio più profondo. Durante il cammino il lettore scopre, insieme ai pastori, che la 
strada per trovare la vera felicità è insidiosa e faticosa: nel cammino i due pastori trovano 
infatti desideri sempre nuovi e attraenti ma che si rivelano superficiali; questi sono «tutti 
desideri del fuori»38 che non riescono a soddisfare i due pastori. In un continuo movimento 
dal “fuori al dentro” o, meglio, dalla superficialità all’autenticità, il lettore viene 
accompagnato alla scoperta della figura di Gesù: solo davanti alla semplicità di un 
bambino appena nato i due personaggi si sentono appagati nella loro ricerca di «quella 
felicità che, senza saperlo, avevano tanto desiderato».39  

La tematica focus approfondita ora, insieme a molte altre come la vita e la morte, 
l’incontro con l’alterità, la cura del creato e l’incontro con l’Altro – solo per dirne alcune – 
sono tematiche che possono essere percorsi in grado di «appassionare allo stesso tempo 
bambini e adulti, credenti e non credenti con una fede strutturata e persone che si 
ritengono ancora in ricerca»;40 l’esperienza fondante del cristianesimo è essenzialmente 
l’incontro con Dio che nella persona di Gesù si fa Parola,41 assumendo su di sé e 
illuminando tutta l’esistenza dell’uomo con i suoi gesti, le sue parole, rivelando l’immagine 
di un Padre pieno di amore che parla all’uomo come si parla ad un amico.42 In questo 
ordine di idee, l’IRC è chiamata, quindi, ad assumere questa missione di “ponte” tra Dio e, 
nel nostro caso, educando, per inserirlo all’interno di una relazione in grado di riempire di 
senso ogni ambito della propria vita. 

38 Ivi. 
39 Ivi. 
40 S. VECCHINI, Una frescura al centro del petto. op.cit., 260. 
41 Cfr. PAPA BENEDETTO XVI, Deus caritas est, Roma 2005, 1, https://www.vatican.va/content/benedict-
xvi/it/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20051225_deus-caritas-est.html, 15/02/2025. 
42 Cfr., COSTITUZIONE DOGMATICA SULLA DIVINA RIVELAZIONE DEI VERBUM, 1965, 2, 
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651118_dei-
verbum_it.html, 15/02/2025. 

67

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20051225_deus-caritas-est.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20051225_deus-caritas-est.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651118_dei-verbum_it.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651118_dei-verbum_it.html




INTELLIGENZA ARTIFICIALE E SCUOLA: 
PER UN UMANESIMO DIGITALE CRISTIANO 

Davide Moreno1 

Abstract 
L’integrazione dell’IA nella scuola non è un semplice aggiornamento tecnico, ma una 

trasformazione dell’ecosistema educativo che interpella categorie epistemologiche, etiche 
e relazionali. Muovendo dal dialogo tra la filosofia dell’informazione di Floridi e l’algoretica 
di Benanti, il contributo propone criteri per una governance educativa dell’IA orientata alla 

dignità informazionale, alla giustizia relazionale e al discernimento. 
Ne deriva una proposta di umanesimo digitale cristiano che subordina la tecnologia alla 

promozione integrale della persona. 

Parole chiave: intelligenza artificiale, educazione, etica algoritmica, umanesimo digitale 
cristiano. 

Introduzione 

L’irruzione dell’intelligenza artificiale (IA) nel sistema educativo contemporaneo non 
costituisce un semplice aggiornamento strumentale, ma determina una profonda mutazione 
di paradigma, toccando in modo radicale le coordinate epistemologiche, relazionali ed etiche 
del processo formativo. In particolare, l’ambiente scolastico – sempre più immerso in 
dinamiche reticolari, datificate e automatizzate – si configura oggi come una infosfera 
educativa in cui convivono soggetti umani e agenti artificiali, in forme di coesistenza ibrida 
che sollecitano nuovi criteri interpretativi e pratici.2 
In questo scenario, l’educazione è chiamata non tanto ad adattarsi a un contesto tecnologico 
in rapida evoluzione, quanto a discernere criticamente il senso e la direzione di tale 
trasformazione. La posta in gioco è alta: si tratta di stabilire se l’IA debba essere intesa come 
semplice strumento di efficientamento o come occasione per rilanciare una più profonda 
riflessione sull’umano, sulla conoscenza e sulla relazione educativa.3 

Il presente contributo, elaborato a partire da una tesi magistrale in Scienze Religiose,4 si 
inserisce in questo dibattito proponendo una riflessione interdisciplinare fondata su due 
riferimenti teorici di particolare rilievo: da un lato, la filosofia dell’informazione di Luciano 
Floridi, che definisce l’ontologia dell’infosfera e la nostra condizione onlife;5 dall’altro, 
la algoretica di padre Paolo Benanti, che offre criteri etici per la governance umana dei 
processi automatizzati.6 Il confronto tra questi due approcci permette di sviluppare un 

1 Docente IRC nell’IPSAS “Aldrovandi Rubbiani” – Istituto Professionale Statale per l’Artigianato e i Servizi    
di Bologna. 
2 Cfr. L. FLORIDI, The Ethics of Information, Oxford University Press, Oxford 2013, 17-23. 
3 Cfr. S. ZUBOFF, Il capitalismo della sorveglianza. Il futuro dell’umanità nell’era dei nuovi poteri, LUISS 
University Press, Roma 2023. 
4 Cfr. Tesi discussa all’ISSR “Vitale e Agricola” di Bologna su “Intelligenza artificiale nell’educazione” Sfide, 
opportunità e dilemmi etici in dialogo con Floridi e Benanti. 
5 Cfr. L. FLORIDI, The Fourth Revolution: How the Infosphere is Reshaping Human Reality, Oxford University 
Press, Oxford 2014, 25-32; 59-66. 
6 Cfr. P. BENANTI, Algor-etica (intervento alla Conferenza stampa della Pontificia Accademia per la Vita), Città 
del Vaticano 25 febbraio 2020, 2, disponibile 
su: https://www.academyforlife.va/content/dam/pav/documenti%20pdf/2020/Assemblea/comunicati%20stam 

69



 
 

Religione e Scuola – 4 – novembre 2025 
 
 
 
 
 
 
 

paradigma educativo ispirato a un umanesimo digitale cristiano, nel quale l’IA venga 
orientata a servizio della promozione integrale della persona umana.7 
L’ipotesi di fondo è che l’IA possa rappresentare, se criticamente orientata, un alleato 
dell’educazione e non un suo antagonista.  
Il cuore della riflessione ruota, dunque, attorno ad alcune domande-chiave: come integrare 
l’IA nei processi didattici in modo eticamente sostenibile? Quali rischi comporta la sua 
implementazione in termini di riduzionismo, datificazione e sorveglianza? Quali strumenti 
pedagogici e criteri valoriali possono guidare una progettazione educativa consapevole? 
 

1. Oltre l’innovazione tecnica: cosa cambia con l’IA a scuola 

L’ingresso dell’intelligenza artificiale (IA) nei contesti scolastici non può essere ridotto a 
una semplice questione di aggiornamento strumentale o di modernizzazione didattica. Ciò 
che si sta profilando è un vero e proprio mutamento epistemologico: la ridefinizione di che 
cosa significhi apprendere, insegnare e valutare in un’epoca in cui l’accesso all’informazione 
è istantaneo, mediato da sistemi intelligenti, ma privo – spesso – di un orientamento 
valoriale e critico.8 
Secondo analisi recenti, gli investimenti digitali sono un obiettivo strategico per la grande 
maggioranza delle scuole, mentre una quota molto ampia di studenti italiani (circa il 65% tra 
i 16–18 anni) dichiara di usare strumenti di IA generativa per compiti, preparazione e stesura 
di testi.9 Tali numeri trovano riscontro nel Regno Unito: un’indagine HEPI/Kortext (2025) 
rileva che il 92% degli studenti universitari utilizza l’IA generativa.10 A fronte di questa 
espansione, il report UNESCO AI and Education: Guidance for Policy-makers (2021) invita 
a riflettere non solo sull’adozione tecnologica, ma sull’equità, sull’etica e sulla formazione 
delle competenze critiche e sociali che l’IA, da sola, non può garantire.11  
La rapida diffusione degli strumenti intelligenti rischia infatti di accentuare diseguaglianze 
educative, di rinforzare bias nei contenuti appresi e di promuovere modelli di apprendimento 
standardizzati e performativi. 

Nel contesto scolastico italiano, l’implementazione dell’IA avviene in modo disomogeneo: 
le scuole con maggiori risorse tecnologiche e progettuali sono in grado di integrare 

 
pa/conferenza%20stampa%2025%20febbraio/02_Padre%20BENANTI_intervento_Algor%20etica.pdf [17 
agosto 2025]. 
7 Cfr. PONTIFICIO CONSIGLIO DELLA GIUSTIZIA E DELLA PACE, Compendio della Dottrina Sociale della Chiesa, 
Libreria Editrice Vaticana, Città del Vaticano 2004, nn. 164-170; 417-419. 
8 Cfr. M. PRENSKY, «Digital Natives, Digital Immigrants (Part 1)», in On the Horizon 9 (2001) 5, 1-6. 
9 Cfr. I-COM – ISTITUTO PER LA COMPETITIVITÀ, Gli studenti sognano pecore elettriche? Il futuro della didattica 
universitaria nell’era dell’intelligenza artificiale (Policy Brief Digitale 3/2024), I-Com, Roma 2024, 6-7, 
disponibile su: https://www.i-com.it/wp-content/uploads/2024/12/Policy-Brief_I-Com_IA-e-universita_dic-
24.pdf [17 agosto 2025]. 
10 Cfr. HEPI – KORTEXT, Student Generative AI Survey 2025, Higher Education Policy Institute, Oxford 26 
febbraio 2025, 1, disponibile su: https://www.hepi.ac.uk/wp-content/uploads/2025/02/HEPI-Kortext-Student-
Generative-AI-Survey-2025.pdf [17 agosto 2025]. 
11 Cfr. UNESCO, AI and Education: Guidance for Policy-makers, Paris 2021, 7; 20; 25; 27; 29-30, disponibile 
su: https://unesdoc.unesco.org/ark:/48223/pf0000376709 [17 agosto 2025]. 

70



Religione e Scuola – 4 – novembre 2025 

efficacemente le soluzioni digitali, mentre molti istituti – specie in aree periferiche – faticano 
a garantire l’accesso equo alle infrastrutture e alla formazione dei docenti.12 Questo 
scenario accentua il divario digitale e rischia di produrre una stratificazione educativa basata 
non sul merito, ma sull’accesso alle tecnologie. 
Inoltre, l’automazione crescente nella gestione dei dati scolastici, nella personalizzazione 
degli apprendimenti e nella valutazione solleva interrogativi antropologici profondi. Che 
senso ha parlare di educazione come formazione integrale, se le competenze dell’alunno 
vengono ridotte a un algoritmo predittivo? Quale ruolo conserva il docente, se i contenuti 
didattici vengono selezionati, adattati e perfino spiegati da sistemi generativi? 

La scuola è chiamata a proporre un modello alternativo: non oppositivo, ma riflessivo e 
creativo, capace di integrare l’IA senza smarrire la centralità della persona, la dignità della 
coscienza e il primato della relazione. L’educazione non è solo trasmissione di contenuti, 
ma formazione alla responsabilità e alla libertà. Essa implica la capacità di discernere, di 
interrogarsi sul bene, di costruire comunità. Nessun algoritmo può sostituire queste 
dimensioni essenziali del crescere umano. 

2. Floridi e Benanti: due paradigmi a confronto

L’elaborazione di un umanesimo digitale cristiano richiede un confronto critico tra visioni
teoriche capaci di interpretare in profondità le trasformazioni innescate dall’intelligenza 
artificiale (IA) nel contesto scolastico. In questo quadro, emergono due modelli 
paradigmatici: la filosofia dell’informazione proposta da Luciano Floridi e la teologia 
dell’algoretica di padre Paolo Benanti. Entrambi gli autori, pur provenendo da tradizioni 
disciplinari differenti, offrono strumenti concettuali cruciali per affrontare la sfida educativa 
nel tempo dell’IA, convergendo sulla necessità di un’etica della tecnologia ma divergendo 
su approcci, finalità e presupposti antropologici. 

• Floridi: governance dell’infosfera e dignità informazionale
Luciano Floridi, teorico della filosofia dell’informazione, propone una visione fortemente 
sistemica e ontologica dell’ecosistema digitale. Al centro del suo impianto concettuale vi è 
la nozione di infosfera, definita come lo spazio di coesistenza tra agenti biologici e artificiali 
all’interno di un ambiente informazionale condiviso.13 In tale quadro, ogni essere – umano 
o artificiale – è considerato un agente informazionale, la cui esistenza è costitutivamente
connessa a un flusso di dati, relazioni e significati.

Il suo concetto di onlife descrive l’integrazione ormai irreversibile tra dimensione online e 
offline, in cui non esiste più una netta separazione tra reale e virtuale.14 Questo scenario 
richiede una nuova forma di governance etica dell’infosfera, fondata sulla responsabilità 
condivisa e sulla tutela della dignità informazionale di ogni agente. Floridi introduce in tal 
senso la nozione di quasi-diritto alla non disinformazione e sostiene la necessità di 

12 Cfr. MINISTERO DELL’ISTRUZIONE E DEL MERITO, Osservatorio Scuola Digitale. Report 2024 (a.s. 2022/2023), 
Roma 2024, 10. 
13 Cfr. L. FLORIDI, The Philosophy of Information, Oxford University Press, Oxford 2011, 70-79. 
14 Cfr. L. FLORIDI, (a cura di), The Onlife Manifesto. Being Human in a Hyperconnected Era, Springer, Cham 
2015, Introduction 1; «The Onlife Manifesto» 7-9. 

71



 
 

Religione e Scuola – 4 – novembre 2025 
 
 
 
 
 
 
 

un quarto ordine etico, in cui i principi morali si estendano oltre l’umano a tutta l’ecologia 
informativa. 
Tuttavia, questo impianto, per quanto sofisticato, mostra alcune criticità se applicato al 
contesto educativo. La sua astrazione sistemica, infatti, rischia di trascurare le dinamiche 
interpersonali, relazionali e corporee dell’apprendimento.  
La scuola non è solo infosfera, ma anche spazio simbolico e comunitario, in cui la 
trasmissione del sapere è legata a emozioni, gesti, silenzi e sguardi. Inoltre, l’universalismo 
formale della filosofia di Floridi può risultare poco adatto a cogliere le disuguaglianze 
strutturali che attraversano le esperienze educative concrete.15 

• Benanti: algoretica e antropologia della fragilità 
Dal lato opposto, l’approccio di padre Paolo Benanti si radica in una visione teologico-

morale centrata sulla centralità dell’umano e sull’urgenza di uno sviluppo etico delle 
tecnologie. Con il neologismo “algoretica”, Benanti indica un’etica degli algoritmi che 
riafferma la responsabilità umana sulle decisioni automatizzate e richiede trasparenza e 
rendicontabilità dei processi, in vista del bene della persona e della comunità. 16  
L’IA deve essere governata dall’umano e per l’umano, in una logica che preservi la libertà, 
la dignità e la vocazione relazionale della persona. 

Particolarmente rilevante è la sua riflessione sulla fragilità umana nell’era della 
tecnocrazia: in un mondo governato da logiche algoritmiche, l’uomo rischia di essere ridotto 
a prestazione o dato. La prospettiva cristiana, al contrario, propone un’antropologia 
della relazione, del limite e del desiderio, capace di contrastare l’onnipotenza calcolante 
della macchina. Per questo Benanti sostiene la necessità di una regolazione bioetica e 
politica che non si limiti a legiferare sull’uso dell’IA, ma la orienti verso il bene comune e la 
giustizia sociale.17 
Non mancano però anche in questo caso elementi problematici. L’impianto valoriale di 
Benanti, profondamente ancorato alla dottrina sociale della Chiesa, potrebbe risultare poco 
condivisibile in contesti scolastici pluralisti e laici, dove il riferimento a una visione cristiana 
dell’uomo può incontrare resistenze o malintesi. Inoltre, la sua etica applicata risente talvolta 
di una certa indeterminatezza operativa, mancando di strumenti sistematici per la 
valutazione concreta degli impatti tecnologici nelle pratiche scolastiche quotidiane.18 

• Convergenze e differenze operative 
Nonostante le divergenze teoriche, Floridi e Benanti condividono una convinzione 

centrale: la tecnologia non è mai neutrale, ma porta con sé un’implicita visione dell’uomo, 
della conoscenza e del potere. In entrambi i casi, l’IA è concepita come un fattore 
trasformativo che deve essere governato attraverso dispositivi etici, normativi e pedagogici. 

 
15 Cfr. M. A. PETERS – P. JANDRIĆ, «Philosophy of Education in the Age of Digital Reason», in Review of 
Contemporary Philosophy 14 (2015), 162-181. 
16 Cfr. BENANTI, Algor-etica (intervento), op.cit., 2. 
17 Cfr. ID., Le macchine sapienti. Intelligenze artificiali e decisioni umane, Marietti 1820, Milano 2018, 127-
131. 
18 Cfr. M. CASTOLDI, «Valutare per competenze», Università di Torino – IRIS/AperTO 2011, 9-10, disponibile 
su: https://iris.unito.it/retrieve/handle/2318/135411/21292/Castoldi%20-
%20Valutare%20per%20competenze.pdf [17 agosto 2025]. 

72



Religione e Scuola – 4 – novembre 2025 

Nel contesto scolastico, questa consapevolezza si traduce nella necessità di formare gli 
educatori a una lettura critica dell’IA, di sviluppare curricoli trasversali che includano la 
riflessione etica sulla tecnologia, e di promuovere pratiche didattiche che mettano in dialogo 
l’innovazione digitale con le dimensioni relazionali, simboliche e spirituali 
dell’apprendimento. Il confronto tra i due modelli può così offrire una sintesi operativa: dalla 
visione sistemica di Floridi si possono trarre gli strumenti per leggere l’ecosistema digitale, 
mentre da Benanti si possono ricevere i criteri morali per umanizzarlo. 

3. Infosfera educativa e responsabilità formativa

La scuola, nel contesto della trasformazione digitale in corso, si configura sempre più
come infosfera educativa: un ambiente in cui dati, contenuti, interazioni e valutazioni sono 
strutturati e mediati da infrastrutture tecnologiche pervasive. Tale mutazione impone una 
riconsiderazione del ruolo dell’insegnante, dello studente e del processo formativo nel suo 
complesso. L’IA non è solo uno strumento a supporto della didattica, ma un ambiente 
cognitivo e culturale che genera nuove epistemologie, ridefinendo ciò che si apprende e 
come si apprende.19 

Floridi ha più volte sottolineato che l’infosfera non è neutrale, bensì modellata da decisioni 
progettuali che riflettono valori, interessi e visioni del mondo.20 In ambito scolastico, ciò 
significa che ogni piattaforma digitale, ogni algoritmo di valutazione o di personalizzazione 
dell’apprendimento incorpora una “ontologia implicita” dell’alunno e del sapere: chi è lo 
studente? Un soggetto relazionale o un insieme di performance tracciabili? Cosa vale come 
conoscenza? L’informazione replicabile o la comprensione profonda? 

È in tale cornice che si rende urgente una pedagogia della responsabilità algoritmica, 
capace di educare non solo alle competenze digitali, ma alla consapevolezza etica e 
sociale dell’uso delle tecnologie intelligenti. Esperienze condotte in ambito scolastico 
secondario superiore hanno mostrato come attività didattiche interdisciplinari, articolate in 
moduli laboratoriali, siano in grado di promuovere una riflessione critica. Tra le più 
significative si possono citare: 

• analisi comparata di chatbot generativi (es. ChatGPT, Copilot, Gemini) con rubriche
valutative costruite dagli studenti stessi, atte a misurare la trasparenza, l’accuratezza e
la pertinenza dei contenuti, stimolando così lo sviluppo del pensiero critico e della meta-
riflessione linguistica;
• studio di casi reali (ad es. sistemi di riconoscimento facciale nelle scuole cinesi,
sistemi predittivi di drop-out adottati in vari distretti statunitensi), discussi in classe a
partire da documenti ufficiali, articoli scientifici e testimonianze, al fine di esercitare
capacità argomentative e di discernimento morale;21

19 Cfr. M. FULLAN, The New Meaning of Educational Change (5a ed.), Teachers College Press, New York 
2015, 95-206. 
20 Cfr. L. FLORIDI, The Ethics of Information, op. cit., 17-23. 
21 Cfr. W. HOLMES et al., «Ethics of AI in Education: Towards a Community-Wide Framework», in International 
Journal of Artificial Intelligence in Education 32 (2022), 504-526. 

73



 
 

Religione e Scuola – 4 – novembre 2025 
 
 
 
 
 
 
 

• simulazioni deliberative in cui gli studenti, divisi in gruppi, interpretano il ruolo di policy 
maker, tecnologi, famiglie e studenti, chiamati a scrivere insieme una Carta Etica d’Istituto 
sull’uso dell’IA a scuola. Questa attività ha permesso di far emergere tensioni tra libertà 
educativa, innovazione tecnologica e protezione della privacy. 

Tali percorsi didattici, ispirati ai principi dell’educazione alla cittadinanza globale e alla 
metodologia del compito autentico, consentono di superare una visione passiva e 
consumistica della tecnologia, restituendo allo studente il ruolo di soggetto critico e 
corresponsabile della cultura digitale. 

Inoltre, l’introduzione dell’IA nella scuola solleva questioni normative e deontologiche non 
eludibili. Il Regolamento UE sull’IA (AI Act), adottato nel 2024, stabilisce criteri rigorosi per 
l’uso degli algoritmi in contesti ad alto rischio, tra cui l’istruzione, imponendo principi di 
trasparenza, verificabilità e supervisione umana.22 L’ambiente scolastico, in quanto spazio 
formativo primario, deve quindi dotarsi di strumenti interpretativi e protocolli di governance 
che siano coerenti con questi vincoli giuridici, ma anche capaci di riflettere la vocazione 
umanistica e relazionale dell’educazione. 
La responsabilità formativa oggi non si limita a ciò che si insegna, ma riguarda anche come 
e con quali strumenti si insegna. Ogni scelta tecnologica diventa una scelta educativa e 
antropologica: un linguaggio, una semantica, un orizzonte di senso. 

4. La dataficazione dell’alunno: pericoli e alternative pedagogiche 

Nel contesto dell’educazione digitale contemporanea, uno dei rischi più insidiosi è 
rappresentato dalla dataficazione dell’alunno, ovvero il processo per cui ogni interazione 
scolastica viene trasformata in dato, analizzato e interpretato a fini valutativi, predittivi o 
comportamentali. Tale processo comporta una sottile riduzione ontologica dell’identità dello 
studente a una somma di parametri misurabili: rendimento, engagement, tracciamento 
cognitivo, attenzione, abilità linguistiche o logico-matematiche.23 
Dietro l’apparente neutralità della raccolta dati si cela in realtà una visione implicita 
dell’educazione, spesso fondata su logiche performative, efficientiste e standardizzanti. La 
persona umana viene interpretata come “utente” o “profilo di apprendimento”, le cui 
peculiarità, emozioni, motivazioni e fragilità vengono oscurate da indicatori computabili. 
L’educazione perde così la sua funzione formativa e trasformativa, per ridursi a una 
dinamica adattiva misurata da algoritmi.24 
L’UNESCO, nel documento AI and Education: Guidance for Policy-makers (2021), ha 
sollevato forti preoccupazioni riguardo a questi sviluppi, richiamando l’attenzione su quattro 
rischi principali:  

• la perdita della centralità della persona;  
• la discriminazione algoritmica;  
• la compromissione della privacy;  

 
22 Cfr. UNIONE EUROPEA, Regolamento (UE) 2024/1689 — Artificial Intelligence Act, in «Gazzetta Ufficiale 
dell’Unione europea» L 2024/1689 (12 luglio 2024), All. III, 3; artt. 11-14. 
23 Cfr. D. LUPTON – B. WILLIAMSON, «The Datafied Child: The Dataveillance of Children and Implications for 
Their Rights», in New Media & Society 19 (2017) 5, 780-794. 
24 Cfr. S. ZUBOFF, Il capitalismo, op.cit., 3-6; 63-66. 

74



Religione e Scuola – 4 – novembre 2025 

• l’erosione dell’autonomia educativa.25

Parallelamente, autori come Ben Williamson hanno denunciato l’emergere di una nuova 
“governance algoritmica” dell’educazione, in cui il controllo non è più esercitato da docenti 
o comunità educanti, bensì da sistemi automatizzati che operano attraverso infrastrutture
opache e spesso non verificabili.26

Un’alternativa credibile alla dataficazione consiste nell’adottare approcci educativi 
centrati sui deep values, ovvero su quelle dimensioni dell’apprendere che sfuggono alla 
misurazione algoritmica: la capacità di ascolto, la riflessione personale, la rielaborazione 
creativa, la coscienza morale. In questo senso, si rivelano particolarmente efficaci le attività 
didattiche fondate sul diario riflessivo, sul dialogo socratico, sulle pratiche filosofiche e 
spirituali, che incoraggiano lo studente ad articolare il proprio vissuto in relazione al sapere 
appreso. Anche l’interiorità, la spiritualità e il silenzio – spesso dimenticati nei modelli 
educativi digitalizzati – rappresentano spazi di resistenza alla logica della sorveglianza e 
dell’efficienza.  

In ultima istanza, la vera sfida educativa posta dall’IA non è quella di integrare meglio gli 
algoritmi nei processi formativi, ma di resistere a ogni tentazione riduzionista, riaffermando 
che l’educazione è sempre – e prima di tutto – incontro, relazione, mistero. 27 

5. La dimensione comunitaria nell’educazione digitale.

L’avvento dell’intelligenza artificiale nel contesto educativo ha reso possibile una sempre
più sofisticata personalizzazione dell’apprendimento, fondata sull’analisi dei dati individuali 
e sull’adattamento in tempo reale dei percorsi didattici. Tale approccio, largamente 
promosso nei documenti dell’Unione Europea relativi all’educazione digitale,28 mira a 
migliorare l’efficacia dell’insegnamento rispondendo alle caratteristiche cognitive, ritmi e stili 
di apprendimento del singolo studente. Tuttavia, questa evoluzione pone una tensione di 
fondo con la dimensione comunitaria dell’educazione. Essa, infatti, non è solo un processo 
di acquisizione di competenze, ma una pratica relazionale che si realizza nel confronto, nella 
cooperazione e nella condivisione di senso. La personalizzazione algoritmica, se portata 
all’estremo, rischia di generare forme di apprendimento solipsistico, in cui l’alunno 
interagisce prevalentemente con sistemi digitali, perdendo l’occasione di misurarsi con la 
complessità dell’altro e dell’imprevisto.29 

Il rischio è quello di una iperadattività individuale, in cui il sistema didattico finisce per 
confermare le preferenze dello studente, riducendo l’educazione a una forma di consumo 
personalizzato, anziché mantenerla come luogo di sfida e trasformazione.  

25 Cfr. UNESCO, AI and Education: Guidance for Policy-makers, Paris 2021, 24-27. 
26 Cfr. B. WILLIAMSON, «Governing software: networks, databases and algorithmic power in the digital 
governance of public education», in Learning, Media and Technology 40 (2015) 1, 83-101. 
27 Cfr. PONTIFICIO CONSIGLIO DELLA GIUSTIZIA E DELLA PACE, Compendio, op.cit., nn. 131-133. 
28 Cfr. COMMISSIONE EUROPEA, Digital Education Action Plan 2021–2027. Resetting education and training for 
the digital age, Bruxelles 2020, 1-2. 
29 S. BUCKINGHAM SHUM – R. FERGUSON, «Social Learning Analytics», in Educational Technology & 
Society 15 (2012) 3, 3-26. 

75



Religione e Scuola – 4 – novembre 2025 

In tal senso, occorre distinguere tra una personalizzazione tecnocentrica e una 
personalizzazione relazionale: la prima costruisce percorsi in base a dati comportamentali; 
la seconda si fonda sul dialogo educativo e sull’accompagnamento del docente.30 
Una risposta concreta a tale tensione può essere individuata nello sviluppo di strategie 
didattiche cooperative che integrano l’IA senza escludere la relazione. Ad esempio, è 
possibile utilizzare chatbot o tutor digitali come strumenti di supporto all’interno di gruppi di 
lavoro, dove l’interazione tra studenti resta centrale. La tecnologia diventa così facilitatore 
del confronto, non sostituto del dialogo. 

Un caso emblematico è rappresentato dai «laboratori di problem solving collettivo con 
IA», sperimentati in alcune scuole superiori italiane nell’ambito del progetto AI4T (2022–
2023), dove gli studenti, organizzati in piccoli gruppi, utilizzano strumenti di intelligenza 
artificiale per analizzare casi complessi (ambientali, etici, sociali), producendo una risposta 
condivisa e riflettendo sulle dinamiche relazionali e cognitive emergenti.31 
Anche il curricolo può essere ripensato in chiave integrata: da una parte, offrendo percorsi 
adattivi che tengano conto delle differenze individuali; dall’altra, valorizzando esperienze 
educative comunitarie, come i circle time digitali, i dibattiti regolamentati, le peer review 
formative, in cui l’apprendimento avviene attraverso l’altro. 

Dal punto di vista teologico-pedagogico, la visione cristiana dell’educazione invita a 
considerare l’alunno non come un “target formativo”, ma come persona in relazione, la cui 
crescita autentica si realizza nella reciprocità. Come afferma Papa Francesco nella Laudato 
sì, «tutto è connesso»: anche nella scuola, il sapere non può mai essere disgiunto dalla 
relazione, né la tecnica separata dall’etica.32 

In definitiva, è auspicabile un equilibrio pedagogico che eviti tanto l’omologazione 
collettiva quanto l’individualismo digitale. La scuola del futuro, in una prospettiva cristiana, 
dovrà essere capace di coniugare l’unicità della persona con la bellezza del “noi”, offrendo 
uno spazio in cui la tecnologia potenzi la comunione e la corresponsabilità, anziché erodere 
il tessuto umano della convivenza scolastica. 

6. La profondità contro la superficialità: educare al discernimento.

L’intelligenza artificiale, per sua natura, tende a offrire risposte rapide, coerenti e
formalmente corrette. L’accesso immediato alle informazioni, favorito da sistemi di IA 
generativa, può indurre negli studenti una pericolosa illusione di onniscienza apparente, 
riducendo la profondità del pensiero e il valore della fatica conoscitiva.  

La scuola, in tal senso, è chiamata non solo a fornire contenuti, ma a educare alla 
complessità, alla lentezza riflessiva, alla capacità di interpretare e valutare criticamente ciò 

30 Cfr. M. FULLAN – J. QUINN – J. MCEACHEN, Deep Learning: Engage the World Change the World, Corwin 
Press, Thousand Oaks (CA) 2017. 
31 Cfr. INDIRE (F. STORAI et al.) Artificial Intelligence for and by Teachers. Rapporto nazionale di valutazione – 
Italia (D3.3, WP3), Firenze 2024, 7. 
32 Cfr. PAPA FRANCESCO, Laudato si’, Città del Vaticano 2015, nn. 117; 138; 142. 

76



Religione e Scuola – 4 – novembre 2025 

che la macchina propone. Come osserva Edgar Morin, la sfida educativa del XXI secolo 
consiste proprio nell’“insegnare a vivere” in un mondo dominato da flussi informativi 
eterogenei, spesso disorientanti.33 
Un’efficace strategia didattica per contrastare la superficialità consiste 
nell’integrare laboratori ermeneutici in cui gli studenti siano chiamati a confrontarsi con un 
output dell’IA, ad esempio un’interpretazione automatica di una parabola evangelica.  
A partire da questa base, viene loro chiesto di rielaborare criticamente il messaggio a partire 
dalla propria esperienza, dalla lettura comunitaria del testo e dalla tradizione esegetica 
cristiana. Tale attività non solo mette in risalto le differenze tra informazione e sapienza, ma 
favorisce un approccio dialogico e incarnato al sapere34. 

Ulteriori pratiche educative possono includere dibattiti regolamentati su dilemmi 
etici mediati da IA. Si presenta un tema eticamente complesso, per esempio eutanasia, 
giustizia predittiva, IA militare, e si affida all’intelligenza artificiale il compito di sintetizzare le 
principali posizioni in campo. Gli studenti sono poi invitati a scegliere una posizione, 
motivarla e confrontarla pubblicamente, sviluppando così pensiero critico, argomentazione 
morale e capacità di ascolto. Questo tipo di esercizio didattico è stato sperimentato in 
contesti internazionali, dove l’uso di chatbot argomentativi a supporto di dibattiti 
regolamentati ha mostrato esiti promettenti sul pensiero critico e sull’argomentazione degli 
studenti.35 

Una terza strategia prevede l’uso di scritture riflessive guidate, in cui gli studenti 
documentano il proprio percorso di interazione con l’IA, esplicitando i criteri adottati per 
valutare l’affidabilità, la pertinenza e i limiti dell’output ricevuto. In questo modo si passa da 
una fruizione passiva a una metacognizione attiva, in cui l’IA è vissuta non come oracolo, 
ma come interlocutore da interrogare e discernere.36 

Tali pratiche rispondono alla necessità di formare una coscienza vigile, capace di 
distinguere tra verosimiglianza e verità, tra efficienza e significato. In ambito cristiano, 
questa formazione si radica nella convinzione che l’essere umano sia chiamato non solo a 
“conoscere”, ma a “comprendere” e a “rispondere” a una chiamata di senso. Come ricorda 
Papa Francesco nella Christus Vivit, l’educazione autentica non può prescindere da un 
cammino di discernimento personale e comunitario che conduce alla verità nella carità.37 
In ultima analisi, il compito della scuola è resistere alla superficialità algoritmica e coltivare 
l’inquietudine feconda del domandare, la stessa che anima la ricerca filosofica, la lettura 
biblica e la fede. Solo così l’intelligenza artificiale potrà divenire alleata di un pensiero 
veramente umano, non suo sostituto. 

33 Cfr. E. MORIN, Insegnare a vivere. Manifesto per cambiare l’educazione, Raffaello Cortina, Milano 2015. 
34 Cfr. P. C. RIVOLTELLA, «Verso una didattica del fare», Cremit/Ucsc, s.d., 11-15, disponibile 
su: https://dipartimenti.unicatt.it/pedagogia-Rivoltella_Verso_una_didattica_del_fare.pdf [17 agosto 2025]. 
35 Cfr. MINISTERO DELL’ISTRUZIONE E DEL MERITO, Debate e intelligenza artificiale: usare l’IA in modo critico per 
preparare al confronto (Percorso formativo), Roma 2024. 
36 Cfr. M. MENEGALE, «Logbook o Diario di bordo: uno strumento per l’apprendimento», in Educazione 
Linguistica,7(2018) 1, 51-74. 
37 Cfr. PAPA FRANCESCO, Christus Vivit (Esortazione Apostolica Post-Sinodale), Città del Vaticano 2019, n. 
278. 

77



 
 

Religione e Scuola – 4 – novembre 2025 
 
 
 
 
 
 
 

7. Umanesimo digitale cristiano: una proposta educativa. 

Alla luce delle riflessioni sin qui sviluppate, risulta evidente che la sfida dell’intelligenza 
artificiale in ambito scolastico non può essere affrontata semplicemente in termini tecnici o 
gestionali. Si impone una visione educativa capace di integrare in modo critico e creativo la 
dimensione tecnologica con la profondità antropologica, etica e spirituale della persona 
umana. In tale prospettiva, il paradigma dell’umanesimo digitale cristiano non rappresenta 
un’utopia, ma una necessità epistemica e pedagogica. 
Un tale umanesimo si fonda su quattro pilastri fondamentali: 

• La centralità della persona, concepita non come mero utente o produttore di dati, ma 
come soggetto irriducibile, dotato di libertà, interiorità e vocazione al bene.38 

• La relazionalità come luogo costitutivo di senso, che supera ogni deriva solipsistica 
e afferma il valore comunitario dell’apprendimento, secondo il principio cristiano 
dell’“essere con” come modalità dell’“essere per”.39 

• La spiritualità come forma alta di interiorità, intesa non come dimensione marginale 
ma come motore profondo del discernimento, della responsabilità e della ricerca del 
vero, del buono e del bello.40 

• La giustizia come criterio ispiratore della progettazione tecnologica, orientata non al 
profitto o all’efficienza, ma alla promozione integrale della persona e alla costruzione 
del bene comune.41 

Si tratta di promuovere curricoli trasversali che includano l’educazione all’etica digitale, la 
riflessione sull’uso critico dell’IA, l’analisi dei dilemmi morali legati agli algoritmi e, 
soprattutto, la coltivazione della dimensione vocazionale dell’apprendere. 

Il riferimento a un umanesimo cristiano non va inteso in senso confessionale o 
escludente, ma come offerta culturale fondata su un’antropologia integrale, capace di 
dialogare con visioni diverse e di rigenerare il senso dell’educare nell’epoca digitale. Come 
affermato dal filosofo Charles Taylor, ogni società ha bisogno di “orizzonti forti” entro cui 
collocare le scelte morali e pedagogiche; l’umanesimo cristiano, in questo senso, può offrire 
una trama narrativa coerente per affrontare le sfide del post-umano.42 
L’umanesimo digitale cristiano rappresenta non una nostalgia del passato, ma un impegno 
per il futuro. È un cammino educativo che riconosce nella persona il fine e non il mezzo, 
nella tecnologia uno strumento e non un idolo, nell’apprendimento un’esperienza 
trasformativa e non un’esecuzione meccanica. Come ricordava san Giovanni Paolo II, «la 
fede non teme la ragione, ma la ricerca, l’interroga, la orienta».43 Allo stesso modo, 
l’educazione non teme l’intelligenza artificiale, ma la interroga, discerne e la orienta verso 
ciò che rende veramente umani. 

 
38 Cfr. PONTIFICIO CONSIGLIO DELLA GIUSTIZIA E DELLA PACE, Compendio, op.cit. nn.106-112. 
39 Cfr. J. RATZINGER, Introduzione al cristianesimo. Lezioni sul simbolo apostolico, Queriniana, Brescia 2003. 
40 Cfr. P. RICOEUR, Soi-même comme un autre, Éditions du Seuil, Paris 1990. 
41 Cfr. FLORIDI et al., «AI4People—An Ethical Framework for a Good AI Society: Opportunities, Risks, 
Principles, and Recommendations», in Minds and Machines 28 (2018), 689-707. 
42 Cfr. C. TAYLOR, L’età secolare, Feltrinelli, Milano 2009. 
43 Cfr. GIOVANNI PAOLO II, Fides et Ratio (Lettera Enciclica), Città del Vaticano 1998, n. 56. 

78



Religione e Scuola – 4 – novembre 2025 

Conclusione 

L’analisi svolta mostra che l’intelligenza artificiale non è un semplice ausilio tecnico, ma un 
fattore strutturante dell’ecosistema scolastico: riposiziona saperi, pratiche e 
responsabilità.44 Ne deriva una cornice normativa capace di orientare decisioni didattiche e 
scelte istituzionali lungo tre assi complementari: dignità informazionale, giustizia relazionale 
e discernimento, su cui la recente riflessione teologico-etica ha messo a fuoco criteri 
fecondi.45 
L’umanesimo digitale cristiano ordina la tecnologia alla promozione integrale della persona 
e al bene comune, con speciale attenzione ai più vulnerabili. La giustizia relazionale misura 
gli effetti distributivi dell’innovazione; il discernimento custodisce la libertà educativa da 
entusiasmi ingenui e rifiuti pregiudiziali, orientando scelte prudenti e insieme coraggiose. 
La questione non è se usare l’IA, ma come abitarla: con istituzioni capaci di governo, 
docenti competenti e responsabili, studenti educati a giudicare e a scegliere. Solo così 
l’innovazione si traduce in crescita umana e culturale, e non in un nuovo alfabeto di 
dipendenze e semplificazioni. 

44 Cfr. L. FLORIDI, The Fourth Revolution: How the Infosphere Is Reshaping Human Reality, Oxford University 
Press, Oxford 2014, 106-112. 
45 Cfr. BENANTI, Algor-etica, op.cit 1-2. 

79





LA BIBBIA E LE DONNE. L’EDITORIA SPECCHIO E MOTORE DEL PENSIERO 

Valentina Zacchia Rondinini Tanari1 

Abstract 
Osservare la rapida evoluzione dell’editoria che si è occupata del rapporto tra donne, 
teologia, Chiesa e cristianesimo, come è possibile fare in biblioteca, è di aiuto a studenti e 
curiosi per farsi un’idea dei cambiamenti che hanno attraversato gli ultimi quarant’anni, nei 
quali si è progressivamente passati dall’importazione di testi internazionali di teologia 
femminista2 a una produzione italiana e critica di alta caratura scientifica. 

Parole chiave: donne, teologia, Chiesa, cristianesimo 

Due appuntamenti ormai prossimi ci invitano a riflettere sul tema del rapporto tra donne, 
teologia, Chiesa e cristianesimo. 
È previsto per la fine del mese di ottobre il documento conclusivo dell’Assemblea sinodale 
nazionale. Ad aprile 2025 la bozza non aveva ottenuto pieno consenso dai partecipanti: tra 
le proposizioni più problematiche c’erano quelle sulla responsabilità ecclesiale delle donne. 
Inoltre, dal 4 al 7 dicembre prossimi, a Napoli, si terrà un grande convegno3 sul progetto di 
studi e ricerche "La Bibbia e le Donne. Esegesi, Cultura e Società", nato nel 2006, che ha 
portato alla pubblicazione di una prestigiosa collana internazionale e interconfessionale. 

La collana è diventata un riferimento per la comunità accademica interessata ai temi 
dell'esegesi di genere, della teologia e della storia delle donne. Pubblicata in Italia da Il 
Pozzo di Giacobbe a partire dal 2009, analizza in modo critico e sistematico il ruolo delle 
donne nel testo biblico e nella sua ricezione storica. Il coordinamento è affidato a un comitato 
internazionale di studiose formato da Irmtraud Fischer (Graz), Mercedes Navarro (Madrid), 
Christiana de Groot (Grand Rapids, Michigan, USA) e Adriana Valerio (Napoli), direttrice 
dell’edizione italiana, che ha anche il patrocinio del Coordinamento delle Teologhe Italiane. 

Il piano della collana ha previsto ventuno volumi, pubblicati contemporaneamente in 
quattro lingue da diverse case editrici (lo spagnolo Verbo Divino, il tedesco Kohlhammer, 
l’inglese Society of Biblical Literature): un modello che testimonia sia il riconoscimento 
internazionale della rilevanza scientifica del progetto, sia la capacità dei promotori di creare 
una vera alleanza accademica che travalica i confini linguistici e confessionali. Accanto ai 
lavori di esegesi su Antico e Nuovo Testamento4 e su scritti apocrifi e pseudoepigrafici,5 c’è 

1 Coordinatrice di Biblioteca, Facoltà Teologica dell’Emilia Romagna – ISSR “Vitale e Agricola”, Bologna. 
2 Per esempio, negli anni Ottanta sono stati pubblicati in Italia alcuni testi classici: La Chiesa e il secondo 
sesso della statunitense Mary Daly (Rizzoli, MIlano 1982; l’edizione originale è del 1962); “Donne, invisibili 
nella teologia e nella chiesa”, una monografia dedicata al tema dalla rivista internazionale di teologia 
Concilium (6/1985) nella quale l’unica firma italiana è di Adriana Valerio; Teologia femminista di Letty Russell 
(Queriniana, Brescia 1988; originale del 1977); Donne invisibili e Dio patriarcale. Introduzione alla teologia 
femminista di Marga Bührig (Claudiana, Torino 1989; è dello stesso anno l’originale tedesco). 
3 Informazioni sul convegno: https://www.bibleandwomen.org/it/ (visitato il 10/10/2025). 
4 Per esempio: FISCHER I. – NAVARRO PUERTO, M. (a cura di), La Torah, Il Pozzo di Giacobbe, Trapani 2009. 
5 Per esempio: PETERSEN S. – LEHTIPUU, O. – ROTONDO, A. (a cura di), Scritti apocrifi e scritti di donne tra 
primo cristianesimo e tardo antico, il Pozzo di Giacobbe, Trapani 2022; SCHULLER, E. – WACKER, M.T. – 

81

https://www.bibleandwomen.org/it/


 
 

Religione e Scuola – 4 – novembre 2025 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

un importante numero di saggi che studia l'influenza del testo sacro sulle dinamiche sociali 
ed ecclesiali, analizzando insieme le interpretazioni offerte dalle donne attraverso le epoche 
storiche, dal Tardo Antico6 al XX secolo,7 la ricezione della Bibbia nel mondo femminile e 
l'influenza della Bibbia nella storia culturale, sociale e politica. 
In questi saggi la ricostruzione del contesto storico-culturale e la storia della ricezione del 
testo sacro si connettono a metodologie e prospettive proprie degli studi di genere, che 
osservano l’influenza del potere nella storia delle idee. In questa analisi la Bibbia è 
considerata come fondamento culturale che ha plasmato le relazioni uomo-donna 
nell'Occidente. 

Negli anni più recenti le pubblicazioni sul tema “donne e Chiesa” si sono moltiplicate a 
dismisura, segno di un interesse ormai largo e popolare. In una piccola parte, questo 
interesse è cavalcato dagli editori anche con la pubblicazione di interventi pamphlettistici, 
che rispecchiano le forme del dibattito pubblico contemporaneo, fatto di contrapposti 
schieramenti identitari. 
Più largamente, tuttavia, la varietà delle pubblicazioni riflette l’articolazione di un pensiero 
che ha sempre meno bisogno di essere militante nel senso provocatorio del termine, che si 
è fatto progressivamente più istituzionale e accademico e più capace di essere motore di 
un cambiamento di focus, oltre gli steccati di una nicchia di specialisti. 
Certo il consolidamento di collane editoriali tematiche di alto profilo è un indicatore della 
maturità e della professionalizzazione di questo campo di studi. 
Dal punto di vista tematico, nella produzione editoriale si trovano prevalentemente: volumi 
di commento alla pubblicazione di alcuni documenti vaticani;8 studi sul ruolo delle donne 
nella Chiesa, o più specificamente sulle religiose; focus sulla cosiddetta "questione 
ministeriale" femminile; studi sull’influenza che la Chiesa ha avuto nel costruire una 
immagine della donna in Occidente; studi esegetici condotti da donne. Ogni tema è 
affrontato a volte con taglio storico-sociologico, altre con uno sguardo teologico o 
ecclesiologico. 
Un incentivo è certo venuto dalla fondazione, nel 1998, del Coordinamento delle Teologhe 
Italiane, ma tra gli autori non mancano storici e teologi uomini. In una conferenza a 

 
MILANO, M.T. (a cura di), Scritti apocrifi giudaici: frammenti di vita nelle voci delle donne, Il Pozzo di 
Giacobbe, Trapani 2023. 
6 Per esempio: BORRESEN K.E. – PRINZIVALLI, E., Le donne nello sguardo degli antichi autori cristiani: l'uso dei 
testi biblici nella costruzione dei modelli femminili e la riflessione teologica dal I al VII Secolo, il Pozzo di 
Giacobbe, Trapani 2013. 
7 Per esempio: GIORDANO M.L. – VALERIO, A., Donne e Bibbia nella crisi dell'Europa cattolica (secoli XVI-
XVII), il Pozzo di Giacobbe, Trapani 2014, o SCHÜSSLER FIORENZA, E. (a cura di), L'esegesi femminista del 
XX secolo, il Pozzo di Giacobbe, Trapani 2016. 
8 Per esempio nei primi anni Duemila intorno alla Lettera ai Vescovi della Chiesa Cattolica sulla 
collaborazione dell'uomo e della donna nella Chiesa e nel mondo (Congregazione per la Dottrina della Fede, 
2004), che tocca il tema della differenza e reciprocità dei sessi in relazione al Magistero e al clero. 

82



Religione e Scuola – 4 – novembre 2025 

Romena,9 la teologa Serena Noceti10 affermava: «il pensiero di genere e il pensiero 
femminista hanno aiutato a pensare la specificità di ciascuno, e a pensarla nella 
correlazione con altre specificità: non è possibile pensare la questione delle donne senza 
porre contemporaneamente la questione dell'essere maschio oggi, uno dei temi più negati 
in assoluto nella teologia e nell'esperienza ecclesiale perché è ancora data per scontata. Si 
sente parlare della questione delle donne nella Chiesa, ma non si sente parlare della 
maschilità e dell'apporto dell'uomo maschio, del padre, nell'esperienza di fede e di Chiesa». 
Sarà interessante osservare l’evoluzione di questo tema – il maschile nella Chiesa – 
nell’editoria di domani. 

9 Intitolata “Teologia al maschile e al femminile”, tenuta alla pieve di Romena il 23/9/2012. Il video è 
disponibile online: https://bit.ly/4haUEhN (consultato il 10/10/2025). 
10 Tra le fondatrici del Coordinamento Teologhe Italiane; è stata vicepresidente dell’Associazione Teologica 
Italiana (2011-2019). 

83

https://bit.ly/4haUEhN




Religione e Scuola – 4 – novembre 2025 

BIBLIOTECA DIOCESANA DI MODENA: UNA RIPRESA IN MOSTRE 

Sara Accorsi1 

Abstract 
Le attività della Biblioteca Diocesana sono riprese con un settembre denso di progetti. Il Palazzo 

del Seminario, infatti, è stato scelto anche quest’anno come sede espositiva durante il Festival 
della Filosofia e la Biblioteca ha curato le relazioni con gli artisti del progetto presentato: Il dono. 

Parole chiave: festival, filosofia, parole, arte 

Il tema del festival della Filosofia quest’anno era Paideia e i curatori del progetto Francesca 
Baboni e Stefano Taddei hanno messo in dialogo l’opera ‘V-Angelo’ di Daniela Alfarano con il 
docufilm ‘Io spero Paradiso’ di Daniele Pignatelli. Era una piuma bianca poggiata su una piccola, 
bianca ed essenziale edizione di un Vangelo a costruire il gioco di parole tra Vangelo e il richiamo 
ad una presenza angelica nell’opera di Daniela Alfarano. L’installazione creava così plasticamente 
un legame tra cielo e terra a partire dal Libro del racconto dell’Incarnazione del Cristo, rendendolo 
plasticamente via verso il cielo, quel cielo richiamato dalle altre opere dell’Alfarano presenti lungo lo 
scalone e i corridoi del Seminario, attraverso il volo di colombe.  
 Anche il docufilm di Pignatelli racconta una possibile via verso il cielo: ambientato nell’anno del 
Giubileo dei migranti, tra il carcere di Opera e l’isola di Lampedusa, passando per la Basilica di San 
Pietro a Roma, il documentario racconta del laboratorio di produzione di Ostie presente dentro al 
carcere, che ospita detenuti in regime di Alta Sicurezza e in regime di 41bis.  
Nei quasi 60 minuti di documentario, si ascoltano le voci dei 3 detenuti che operano nel laboratorio, 
la loro gioia nell’incontro con Papa Francesco e il viaggio delle ostie da Opera fino a Lampedusa. 
Un documentario intenso, costruito con poesia e al contempo con la semplicità della presa diretta, 
che apre a grandi interrogativi sul ruolo delle carceri nell’esperienza del singolo, sul concetto di 
rieducazione, pentimento, sull’evangelico ‘Va e non peccare più’.  
 Il progetto artistico presentato per il Festival si inserisce quindi a pieno anche nel valore di 
pastorale della cultura che la Biblioteca è chiamata ad esercitare nella comunità costruendo 
occasioni in cui il patrimonio librario passato e presente si pone in dialogo con i nuovi linguaggi 
artistici, incrementando reciprocamente il valore e generando nuove prospettive di analisi. Ad 
esempio come non pensare che la tecnica artistica di Alfarano che lavora con grafite su tavole di 
legno si potrebbe definire una trasposizione contemporanea del lavoro di dettaglio delle miniature e 
delle xilografie presenti nei testi conservati in Biblioteca. 
Con la stessa volontà di costruire un legame tra il passato e il presente, la Biblioteca Diocesana ha 
collaborato con il progetto ‘Strumentazione storica’ dell’Università degli studi di Modena e Reggio. Il 
progetto intende valorizzare il patrimonio di strumentazione scientifica presente nel territorio 
modenese e conservato in diversi luoghi. Quattro strumenti della Collezione del Seminario sono ora 
ospiti nella mostra ‘Tesori Modenesi Ritrovati’ e sabato 8 novembre ci sarà un pomeriggio in cui si 

1 Responsabile Biblioteca diocesana Ferrini & Muratori. 

85



 
 

Religione e Scuola – 4 – novembre 2025 
 
 
 
 
 
 
 
 

potrà assistere ad alcuni esperimenti scientifici eseguiti con strumenti anche ottocenteschi, 
visionando contestualmente gli opuscoli scientifici del Settecento e dell’Ottocento della Biblioteca. 
 
 
 

86


	00-Copertina 4
	0.1-Crediti
	0.2-Indice
	1Studi-Gambetti - LA TEOLOGIA È UNA SCIENZA
	2Studi-Perboni
	Il ritorno al sommo bene
	Studio su Romano Guardini

	3Studi-Pasqualone
	4Studi-Campogrande
	5Studi-Tibaldi
	L'arte della domanda nel mito e nelle tragedie greche
	1. La tragedia come forma di interrogazione
	2. Dal mito alla tragedia
	3. Il potere euristico della tragedia
	Conclusioni

	6FocusCavicchi - COME TI CHIAMI
	7FocusGolinelli
	8FocusLucchi
	9FocusSantoro
	10Moreno
	11BiblioFter - LA BIBBIA E LE DONNE
	12Biblio-ISSRE
	Pagina vuota
	Pagina vuota
	Pagina vuota
	Pagina vuota
	Pagina vuota
	Pagina vuota



