
 
L'ARTE DELLA DOMANDA NEL MITO E NELLE TRAGEDIE GRECHE 

 
Marco Tibaldi1 

 
 

Abstract 
Una didattica efficace si fonda sulla capacità di suscitare domande nei propri interlocutori 

a partire dai testi che vengono presentati. In chiave interdisciplinare qui si propone una 
riflessione che analizza il fenomeno del mito e delle tragedie classiche, per mettere in 

evidenza le domande antropologiche di senso che essi implicano. In questo modo si crea 
un interessante ponte verso i temi e i temi posti dalla tradizione biblica.  

 
Parole chiave: mito, tragedia, cultura, interdisciplinarietà, domanda 

 
Introduzione 
 

Una delle caratteristiche fondamentali di un buon educatore è la capacità di saper 
suscitare le domande nei propri interlocutori. Spesso infatti c’è il rischio di dire o di 
organizzare interi percorsi formativi che però non agganciano le domande reali dei nostri 
destinatari. Il mito e la tragedia antica sono un fertile ambiente per far emergere importanti 
domande antropologiche attorno a cui poi costruire itinerari di senso.   
 

1. La tragedia come forma di interrogazione 
 

Quando si pensa alle domande fondamentali dell'uomo, il pensiero va quasi naturalmente 
alle grandi questioni affrontate dalla filosofia: da dove veniamo, dove andiamo, il senso del 
dolore, il rapporto tra la nostra parte spirituale e quella corporea, la vita sociale dell'uomo. 
L'orizzonte filosofico si configura come caratterizzato da universalità e necessità, poiché 
indaga la vita degli uomini prevalentemente attraverso il logos. C'è però una forma più 
originaria di interrogazione che ha una diversa metodologia e una diversa capacità di 
intercettare l'animo umano. Stiamo parlando del mondo del mito2 e della tragedia.3 Come 
vedremo, soprattutto la seconda ha la capacità di interpellare tutta l'esistenza di coloro che 
la vivono o che vi assistono. È una riserva antropologica di primaria importanza. Innanzitutto 
per il metodo che rifugge dalle generalizzazioni e per questo ben si adatta ai nostri tempi 

 
1 Docente di Teologia sistematica presso UNIBO e ISSR “Vitale e Agricola” della FTER. 
2 Il potere rivelatore dei miti è stato efficacemente messo in luce da A. Cavarero quando commentando il 
dialogo tra Edipo e la Sfinge, fa notare come la risposta filosofica esatta che questi crede di dare al mostro 
che lo interrogava su chi fosse quell'essere che al mattino si muove a quattro gambe, a mezzogiorno con due 
e alla sera con tre – l'uomo- in realtà sta ignorando chi sia lui veramente cosa che gli sarà svelata solo dal 
racconto completo e non dalle speculazioni astratte della filosofia. Cf. A. CAVARERO, Tu che mi guardi, tu che 
mi racconti. Filosofia della narrazione, Castelvecchi, Roma 2022, 13-25.   
3 Per le considerazioni che seguono cf. R. OTTONE, Il tragico come domanda. Una chiave di volta della cultura 
occidentale, Glossa, Milano 1998.  



 
 

Religione e Scuola – 4 – novembre 2025 
 
 
 
 
 

frantumati. In secondo luogo, perché le domande della tragedia mettono a tema la 
singolarità di ciascun individuo nella sua irrepetibilità. Proprio percorrendo questa via è 
possibile rintracciare un percorso che sia universale pur partendo dal particolare. Per 
metterlo in luce ora prenderemo in esame le trame delle principali tragedie che il genio greco 
ha messo in campo. Le tragedie sono drammi, azioni teatrali, l'arte che più di ogni altra si 
avvicina alla rappresentazione della vita.4.Anche questo è un tratto particolarmente adatto 
alla nostra epoca caratterizzata dal goethiano «in principio era l'azione»5 e poi così segnata 
dal fare e meno dal pensare. Non è un caso infine che il tragico oggi sia rappresentato più 
nelle serie televisive e nel cinema6 che nel teatro, in virtù della maggior fruibilità dei new 
media rispetto allo spettacolo in presenza. 
 

2. Dal mito alla tragedia 
 

La prima forma radicale di interrogazione antropologica viene dal mito, che è anche la 
culla entro cui è germinata la tragedia greca. Il mito fondatore per così dire del mondo 
culturale greco è quello di Dioniso, che occorre riscattare dalle precomprensioni dovute al 
successo della filosofia nicceana che ne ha fatto il contraltare di Apollo. R. Ottone nel suo 
ottimo studio, appoggiandosi anche ad altri eminenti studiosi del mondo greco, ha mostrato 
come in realtà le due figure non siano così opposte come si è pensato, e che per certi versi 
il mito di Dioniso ingloba anche molti degli attributi normalmente riferiti ad Apollo. A Dioniso 
infatti viene attribuita una forma particolare di sapienza acquisibile non senza sofferenza,7 
per questo viene definito «cacciatore» come nelle Baccanti di Euripide in cui Agave, madre 
e omicida inconsapevole del figlio, Penteo, che si era rifiutato di dare onore a Dioniso, 
afferma che: «(Agave) Bacco che guida la muta dei cani, sapiente che sapientemente 
incalzò le menadi/ (coro) il Signore è infatti cacciatore».8 Qual è la ricerca, la caccia, messa 
in atto da Dioniso? È il senso globale della vita che include anche la contraddizione massima 
della morte. Non a caso, è un dio o un semidio che muore e rinasce: «Possiamo dire che 
Dioniso è il dio della contraddizione, o meglio, è il dio di tutto ciò che, espresso attraverso 
parole, appare contraddittorio: poiché Dioniso è ad un tempo vita e morte, gioia e dolore, 

 
4  Molto affine allo spirito della tragedia e della commedia è il fenomeno del gioco, per la sua capacità di 
esplorare con animo aperto possibilità che la sola ragione scarterebbe perché poco serie. Su questi temi cf. J. 
HUIZINGA, Homo ludens, Einaudi, Torino 2002; C. S., PEIRCE, «Un argomento trascurato per la realtà di Dio», 
in Id., Pragmatismo e oltre, introduzione e traduzione di Giovanni Maddalena, Bompiani Milano 2000, 127-173.   
5 J.W. GOETHE, Faust, Gulliver, Santacargelo di Romagna (RN), 1996, 29. 
6 A. GRASSO, Buona maestra. Perché i telefilm sono diventati più importanti del cinema e dei libri, Mondadori, 
Milano 2007. 
7 J.-P. VERNANT – P. VIDAL-NAQUET, Mito e tragedia due. Da Edipo a Dioniso, Einaudi, Torino 2001, 223-254, 
anche Nietzsche nel suo La nascita della tragedia, 118, deve ammettere che questa fu la scoperta dell'ultimo 
Euripide. Una ripresa in senso filosofico del potere conoscitivo del dionisiaco si trova nella riflessione di 
Balthasar in relazione allo scandaglio dell'anima tedesca cf., R. SALA, Dialettica dell'antropocentrismo. La 
filosofia dell'epoca e l'antropologia cristiana nella ricerca di H.U. von Balthasar: premesse e compimenti, 
Glossa, Milano 2002, 279-403; D. D'ALESSIO, Ecce homo. Il dramma dell’umanesimo cristiano, Glossa, Milano 
1999, 148-150. In relazione specificatamente alla teologia: V. SONCINI, «Dioniso contro il crocifisso». 
Ricostruzione critica della filosofia di F. Nietzsche. Provocazione per la Teologia? Glossa Milano 2001. In 
relazione alle origini stesse della filosofia greca: G. COLLI, La nascita della filosofia, Adelphi, Milano 1975, 11-
22.  
8 EURIPIDE, Baccanti, 1189-1192. 



 
 

Religione e Scuola – 4 – novembre 2025 
 
 
 
 
 

bontà e crudeltà, cacciatore e preda, toro e agnello, maschio e femmina, bramosia e 
distacco, pacatezza e violenza; tutto nell'immediatezza».9 Nel creare il mito di Dioniso, ci si 
è voluti avvicinare alle sorgenti della vita e al suo tramonto, all'essere come dei e come 
animali, tensioni che l'uomo sperimenta in sé e che lo rendono un tutto complesso, una 
creatura di mezzo, un centauro metà uomo e metà animale. Dioniso è portatore di una follia 
che genera sapienza perché per rispondere alle questioni che lui vuole affrontare occorre 
andare oltre gli schemi. Per questo motivo, nel culto di Dioniso trova posto tutto ciò che è 
eccentrico: le orge, la danza, la musica, il gioco, la vita beata, esperienze mistiche, visioni 
estatiche del mondo ed anche una forma di controllo delle emozioni.10 In definitiva, la vera 
sapienza si raggiunge solo attraversando il mare delle contraddizioni, entro cui si dibatte la 
vita dell'uomo e che la tragedia metterà a tema. 

Apollo d'altro canto possiede la sapienza in modo esplicito e chiaro. La razionalità che lo 
segna però non è frutto di una sola indagine razionale ma affonda le sue radici nel divino 
come afferma lo stesso Aristotele: «Il principio del discorso razionale non è un discorso, ma 
qualcosa di più forte. Che mai, all'infuori del dio, potrà essere più forte sia della scienza sia 
dell'intuizione?».11 Così sia nella prospettiva di Aristotele come già di Platone, la sapienza 
umana affonda le sue radici in un rapporto particolare con il divino accessibile attraverso la 
via divinatoria della follia. Platone parlando della sapienza che viene elargita a Delfi, al 
santuario dedicato proprio ad Apollo, afferma che «ora invece i più grandi beni giungono a 
noi attraverso la follia (manias), che è concessa per un dono divino. Infatti proprio alla 
profetessa di Delfi e le sacerdotesse di Dodona, in quanto possedute dalla follia, hanno 
procurato alla Grecia molte belle cose, sia agli individui sia alla comunità; in quanto invece 
padrone di sé poche cose».12 

All'interno della comune origine, permangono comunque delle differenze tra i due miti. 
Apollo ad esempio agisce sempre indirettamente come segnalano le frecce e le parole di 
cui si serve per comunicare con gli uomini. Egli resta, per così dire, ad una distanza di 
sicurezza dagli uomini, inoltre i suoi oracoli sono sempre enigmatici e per questo 
necessitano di un interprete. Di fronte a questa situazione, emerge la domanda decisiva: è 
il dio che si nasconde o la domanda è enigmatica perché per rispondervi l'uomo deve 
consegnare tutto sé stesso al dio che lo interroga?13   
 
Il labirinto 
 

All'origine del culto di Dioniso sembra ci sia il mito del labirinto, come attesta il racconto 
cretese della «Signora del labirinto», denominazione originaria di Arianna. Nel mito 
originario, testimoniato da Omero, Arianna viene rapita da Teseo che voleva portarla ad 
Atene, ma Artemide la uccide su indicazione di Dioniso,14 prima che vi possa arrivare. Lo 
stesso accade in un'altra versione del mito, in cui Arianna viene abbandonata da Teseo 

 
9 R. OTTONE, Il tragico come domanda, op.cit., 231. 
10 Citazioni in R. OTTONE, Il tragico come domanda, op.cit., 232. 
11 ARISTOTELE, Etica Eudemia, 1248 a 26-29. 
12 PLATONE, Fedro, 244a; cfr. 265 b. 
13 Una dinamica simile si può osservare nel dialogo tra Gesù e il giovane/ un tale ricco (Mc 10,17-27). Questi 
pensa di completare la sua visione della vita eterna con un buon consiglio di Gesù, che invece ribalta 
completamente la sua prospettiva, proponendogli un cambiamento totale di sistema di riferimento. 
14 OMERO, Odissea, XI, 324- 325. 



 
 

Religione e Scuola – 4 – novembre 2025 
 
 
 
 
 

sull'isola di Nesso e qui raccolta da Dioniso che poi la sposa. In tutti i casi vediamo la doppia 
natura di Arianna come Dioniso: ora è una donna, ora una dea, muore e rinasce a causa di 
Dioniso che in un mito la fa uccidere, in un altro poi la sposa, inducendo Zeus a renderla 
immortale.15  Antiche tradizioni riferiscono che il labirinto, termine di cui è ancora incerta 
l'etimologia,16 fosse la sede per le danze di Arianna.17 Un'altra tradizione lo lega alla figura 
del re Minosse e del Minotauro. Secondo questo mito, Poseidone diede in dono a Minosse 
re di Creta un bellissimo toro perché lo sacrificasse in suo onore, ma il re quando lo vide 
così bello decise di tenerselo, allora Poseidone per vendicarsi fece innamorare sua moglie, 
Pasifae, del toro e da quella unione nacque il Minotauro metà uomo e metà toro, per 
nascondere il quale Minosse fece costruire il labirinto da Dedalo a Cnosso. Il Minotauro 
richiama Dioniso nelle cui feste ci sono uomini travestiti da animali e da tori che rappresenta 
il lato mostruoso dell'umanità, ma anche il suo essere indifeso in quanto può essere ucciso.  

Il labirinto è il luogo in cui non si sa uscire né entrare, la situazione per Heidegger18 di 
ogni autentico domandare. Il labirinto si trova poi in un luogo sotterraneo che evoca gli inferi, 
il luogo della morte. Al suo centro si trova il mostro dio, il Dioniso Minotauro. Il segreto della 
vita sta in un luogo oscuro al centro del labirinto e non bisogna avere paura discendervi. Per 
cogliere il senso della vita, occorre scendere negli inferi e da lì risalire come dice anche il 
mito di Demetra e Core.19 
 
Il Labirinto dall'Eden alla rete 
 

Il labirinto è un simbolo molto potente per indicare la condizione dell'uomo e lo ritroviamo 
in molte culture20 e soprattutto in epoche di passaggio. Per alcuni autori il primo labirinto è 
l'Eden il giardino in cui Dio ha posto l'uomo, pieno di tutti gli alberi belli e buoni che lui, per 
esplicito comando divino, deve mangiare.21 Sempre per rimanere nell'ambito biblico, Babele 
è il prototipo della confusione che nasce dal non rispettare i limiti creaturali.  

 
15 ESIODO, Teogonia, 947. Per le varianti del mito, cfr. R. GRAVES, I miti greci, Dei ed eroi in Omero, vol.1 Il 
Giornale-Longanesi, Milano 1963, 306-318. 
16 Alcune identificazioni proposte da P. E. Pecorella (voce «labirinto» in Enciclopedia dell'arte antica, Roma 
1910, 436,) con termini non greci delle zone anatoliche lo associano a “pietra”, “ascia” o “ambra” ma nessuna 
in modo convincente. Cfr. P. SANTARCANGELI, Il libro dei labirinti, (con prefazione di U. Eco), Frassinelli, Milano 
1984, 35-38. 
17 OMERO, Iliade XVIII, 590-592. 
18 M. HEIDEGGER, Domande fondamentali della filosofia, p. 108 cit. in R. OTTONE, Il tragico come domanda, 
225. 
19 Core (Persefone Proserpina) era la figlia di Demetra, “Madre Terra” sorella di Giove, di lei si invaghì Ade e 
la rapì per portarla nel suo regno, Demetra disperata la cercò in ogni dove senza trovarla e allora venne una 
grande carestia su tutta la terra. Zeus decise di liberarla, per rendere di nuovo feconda la terra e abitabile per 
gli umani, ma dandole come regola che durante il viaggio dagli inferi non potesse mangiare nessun frutto. Ade 
le diede una melograna di cui lei mangiò un chicco così lei per punizione dovette rimanere sei mesi all'anno, 
tutti gli anni, sotto terra e sei mesi fuori. L'incontro con la madre avviene ad Eleusi. 
20 P. SANTARCANGELI. Il libro dei labirinti op.cit. 
21 In relazione alla ripresa medievale ne Il nome della rosa di U. Eco del labirinto della biblioteca del convento 
così afferma Cardini: «Il labirinto è simbolicamente affine al giardino, e ogni giardino fa risalire all'archetipo 
dell'Eden. Ebbene nell'oscuro Eden di questo universo monastico, nel falso Eden labirintico che è la biblioteca, 
il secondo libro della Poetica è l'Albero della conoscenza del Bene e del Male; e se Jorge ne è l'antiserpente 
che ne impedisce il godimento dei frutti, o il serpente che tali frutti avvelena, o meglio ancora il Cherubino (ma 
nella tradizione ebraica i Cherubim sono, appunto, serpenti) dalla spada fiammeggiante che monta la guardia,  
Guglielmo da Beskerville è da parte sua un nuovo Adamo stanco dolorante, che china il capo a una nuova 



 
 

Religione e Scuola – 4 – novembre 2025 
 
 
 
 
 

Nel mondo greco, il labirinto come quello di Cnosso è unicursale, perché una volta entrati 
non si può che raggiungere il centro e da lì ritornare all'uscita. Se srotolato questo tipo di 
labirinto sarebbe una linea retta, il famoso filo di Arianna che in fondo coincide con il labirinto 
stesso. Il secondo tipo è l'Irrweg, un percorso fatto di bivi discontinui con un solo percorso 
che porta al centro. Se srotolato diventa una sorta di diagramma di flusso. Infine abbiamo il 
labirinto a rete: «una rete non può essere srotolata. Anche perché, mentre i labirinti dei primi 
due tipi hanno un interno (il loro proprio intrico) e un esterno, da cui si entra e verso cui si 
esce, il labirinto del terzo tipo, estensibile all'infinito, non ha esterno né interno».22  Un 
labirinto di questo tipo è oggi il world wide web, estensibile potenzialmente all'infinito, poiché 
in esso ogni nodo si apre indefinitamente su altri alberi che generano a loro volta altri nodi 
in una sorta di semiosi continua23 e illimitata. Il passaggio dall'Arbor porphiryana24 alla rete 
è avvenuto grazie alla rivoluzione copernicana che ha squadernato l'ordinato e simmetrico 
mondo classico medievale, facendo vedere come la terra e l'uomo in essa non sono più al 
centro, ma alla periferia di un universo costituito da infiniti mondi (Bruno), intersecantesi e 
spesso anche collidendo tra loro, generando le cusaniane coincidentiae oppositorum. 

All'interno di questo mondo potenzialmente infinito l'uomo però, grazie alla tecnologia, ha 
scoperto la possibilità di un nuovo protagonismo che lo rende simile ad un attore, come 
evidenziato dal fenomeno di quella che Paolo Benanti,25  definisce cultura pop (olare).26 
Accanto alla cultura alta trasmessa nelle istituzioni formative come patrimonio di valori e 
conoscenze del passato da trasmettere alle nuove generazioni, negli ultimi decenni è 
cresciuta a dismisura la capacità per tutti coloro che hanno un dispositivo elettronico, dal 
computer al telefonino, di diventare protagonisti attivi nell'elaborazione di una forma di 
cultura popolare, che nasce dal basso e che ha però la capacità di diventare altamente 
pervasiva e influente. Il fenomeno non è privo di ambiguità, perché comunque nasce 
dall'interazione con i grandi player commerciali e con gli algoritmi che governano la rete, 
però nello stesso tempo ha dato all'utente qualsiasi un forte potere decisionale e culturale, 
come ricorda Benanti: «I poteri industriali e commerciali dominanti, compresi i giganti del 

 
intuizione; un nuovo Teseo che ripercorre il labirinto della sua scienza umana e della sua francescana e 
baconiana fiducia - nonostante tutto -  nell'uomo. Ma chi riuscirà vincitore e chi sarà vinto nell'ekpirosis finale?» 
F. CARDINI in “Clericus in labirintho”, in R. GIOVANNOLI (ed.), Saggi su Il nome della rosa, Bompiani, Milano 
1985, 30.   
22 U. ECO, Dall'albero al labirinto. Studi storici sul segno e l'interpretazione, Bompiani, Milano 2007, 59. 
23 Sul concetto di semiosi illimitata di C. S. Peirce: U. ECO, Trattato di semiotica generale, Bompiani, Milano 
1975, 104-107. 
24 Con questa espressione si intende il sistema di classificazione introdotto dal filosofo neoplatonico Porfirio 
che commentando gli Analitici di Aristotele nella sua opera Isagoge ha costruito uno schema ad albero per 
raggiungere tramite cinque categorie di base - genere, specie, differenza, proprio e accidente -, una definizione 
che colga l'essenza del definito. Per i problemi sollevati da questo tipo di classificazione che porta alla 
costruzione delle definizioni a forma di dizionario cfr.  U. ECO, Dall'albero al labirinto, 14-27. 
25 P. BENANTI, Digital age: Teoria del cambio d’epoca. Persona, famiglia e società, San Paolo Edizioni, Kindle 
2020. 
26 Benanti riprende le definizioni di cultura popolare date dallo studioso dei media del Regno Unito John Storey, 
nel suo Cultural Theory and Popular Culture (Routledge,NewYork 2018), per il quale con questo termine si 
intende una cultura che ha una diffusione di massa, che è diversa dalla cultura “ufficiale”, che nasce da una 
interazione a volte acritica ma sempre più spesso consapevole critica con le grandi agenzie commerciali della 
nostra epoca che si servono di essa per veicolare i propri prodotti. P. BENANTI, Digital age, op.cit., posizione 
173. Su questi temi cf. M. TIBALDI, “La teologia e le sfide del digitale” in «Catechetica ed Educazione» 8 (2023) 
3, 85-96.   



 
 

Religione e Scuola – 4 – novembre 2025 
 
 
 
 
 

digitale, possono creare cultura; ma sono i consumatori dei prodotti culturali, anche se 
subordinati, che decidono cosa diviene parte della cultura pop e cosa viene scartato. Infine 
per Storey non possiamo capire la cultura pop se non ci rendiamo conto che nella nostra 
contemporaneità la distinzione tra “autentico” e “commerciale” è sfocata. Oggi nella cultura 
pop i consumatori, e in particolare nel digitale gli utenti, sono liberi di abbracciare alcuni 
contenuti, modificarli per il proprio uso o rifiutarli completamente, o ancora creare contenuti 
propri che hanno la forza di plasmare a loro volta la cultura».27 A questo si somma, con 
anche tutto il carico di problemi che questo comporta la capacità offerta soprattutto dai social 
di inventarsi identità digitali per interpretare nella relazione via web ruoli diversi dalla propria 
identità reale. 
 

3. Il potere euristico della tragedia 
  

La capacità del teatro di essere un ambiente antropologico che consente di rivelare 
l'uomo a sé stesso con tutte le sue contraddizioni raggiunge un vertice nell'esperienza della 
tragedia greca. Più affine ai riti religiosi che alla rappresentazione, ha avuto una funzione 
importante nella formazione dell'animo greco e dell'uomo occidentale. Seguendo Ottone, 
ripercorriamo alcuni temi delle principali tragedie, osservando le domande che esse sono 
state capaci di suscitare. Per ottenere questo risultato, occorre ascoltare soprattutto le 
riflessioni del coro che, all'interno della rappresentazione teatrale assume 
programmaticamente il ruolo dell'osservatore della vicenda narrata, ovvero il punto di vista 
del destinatario.  
 
Eschilo 
 

Eschilo, originario di Eleusi, un luogo carico di misticismo per i misteri che vi venivano 
celebrati, desume proprio da questi riti la forma della sua produzione drammaturgica.  Nei 
Persiani si parla della sconfitta che i greci hanno inflitto al grande re Serse. Questa disfatta 
è da attribuire alla sua imperizia, al suo essere troppo impulsivo e non ancora maturo, al 
voler emulare i successi del padre e in definitiva al suo desiderio di emergere, alla sua hybris 
(superbia, tracotanza) che gli ha impedito di dare ascolto all'oracolo divino che lo invitava a 
desistere da quell'impresa. La tragedia mette a tema la sconfitta di questo uomo e pone la 
domanda se sia possibile imparare attraverso il dolore (páthei máthos) causato dalle proprie 
sconfitte: «La possibilità di una nuova risposta dopo che la prima si era dimostrata “malata”, 
ecco il senso di fondo della tragedia! Il prezzo pagato però è molto alto. È forse questo il 

 
27 P. BENANTI, Digital age,op.cit., posizione 174-175. Anche Ferraris ricorda che gli utenti dei social network 
sono in realtà dei lavoratori non retribuiti, poiché forniscono attraverso i loro dati tutta una serie di informazioni 
che vengono documentate e rivendute, senza coinvolgimento di coloro che le hanno generate, alle grandi 
industrie: «Le piattaforme danno a un utente informazioni che valgono 1 (dov’è il ristorante più vicino) e 
ricevono informazioni che valgono 10 (chi cerca il ristorante, quando, cosa ha cercato prima...), poi 1000 
(incrociando i documenti della sua ricerca con quella di tutti coloro che hanno fatto una ricerca simile), poi 
100.000 (incrociando i documenti sui ristoranti con quelli delle partite di calcio e delle funzioni religiose), poi 
1.000.000, rivendendo i documenti come qualunque altro bene ad altre piattaforme, agenzie, o a privati che 
aspirano a diventare presidenti degli Stati Uniti o del Lussemburgo (credo che ci sia una differenza di prezzo)» 
M. FERRARIS Documanità, Editori Laterza, Bari 2021.   



 
 

Religione e Scuola – 4 – novembre 2025 
 
 
 
 
 

motivo che ha spinto Eschilo a presentare la vicenda dal punto di vista dei vinti: chi vince è 
poco disposto a pensare alla propria possibile sconfitta. La domanda emergente dalla 
tragedia rischiava però di non essere riconosciuta dagli Ateniesi che vi assistevano per lo 
stesso motivo che aveva accecato Serse».28 
Nella stessa linea, troviamo la trilogia dedicata a Prometeo (dal verbo greco mantano 
«sapere, apprendere, avere in mente» e la particella pro che vuol dire «prima» da cui il 
nome come «colui che prevede il futuro»). Questi propriamente non è un umano ma una 
divinità. È infatti uno dei Titani, divinità precedenti alla comparsa della compagine olimpica. 
Le sue caratteristiche originarie per Esiodo sono la furbizia e la filantropia.29 

Eschilo modifica il racconto originario. Nel primo pannello della trilogia, Pyrphóros, a noi 
non pervenuto e ricostruito attraverso citazioni implicite, Prometeo non è più un ladro 
truffatore, ma colui che vuole aiutare gli uomini a realizzare sé stessi contro la volontà di 
Zeus che non è più onnisciente. Nel Prometeo incatenato (ca 469 a. C.) vengono avanti altri 
temi, come quello della colpa per aver comunque rubato il fuoco e quello della giustizia di 
Giove che punisce troppo duramente il benefattore dell'umanità e contro cui si scaglia la 
rabbia di Prometeo. Il conflitto sembra dunque spostarsi sul rapporto con il nuovo signore 
degli dei, che Prometeo è invitato ad accettare come gli dice anche Oceano, un altro dei 
titani entrato in scena, che lo invita alla moderazione e al contenimento della sua hybris, 
accettando i suoi limiti, in nome del principio fondamentale della antropologia greca: «impara 
a conoscere te stesso».30  Nonostante sia in catene infatti Prometeo non accetta la sua 
situazione e preferisce continuare a soffrire, consolandosi con il pensiero della caduta di 
Zeus, di cui conosce la causa e il possibile rimedio, come viene raccontato nel Prometeo 
liberato di cui possediamo solo alcuni frammenti. Prometeo infatti conosce il segreto che 
potrebbe far cadere il potere di Zeus, ovvero il fatto che se lui si unirà a Teti gli nascerà un 
figlio che poi lo spodesterà. In questa opera, probabilmente si arriva ad una soluzione 
conciliante. Entra in scena infatti Eracle che uccide il rapace che tortura il Titano, il quale 
probabilmente svela il segreto a Zeus. Così conclude Ottone: «L'intera trilogia ruota attorno 
a un genere di domanda che riguarda il rapporto tra Prometeo e il dio supremo. Prometeo 
ha commesso una colpa, non tanto quella di aver aiutato gli uomini, quanto piuttosto quella 
di volersi autodeterminare in assoluto. La punizione appare tuttavia decisamente 
sproporzionata rispetto all'entità della colpa; qui sta la radice dell'accusa di Prometeo: Zeus 

 
28 R. Ottone, Il tragico come domanda, op.cit., 269. Si ritrova questo tema anche nella Lettera agli Ebrei a 

proposito della passione di Gesù: «Imparò l'obbedienza dalle cose che patì» (Eb 5,8). Cf. anche il concetto di 
«esperienza» in H. U. VON BALTHASAR, Gloria, Un’estetica teologica. I. La percezione della forma, Jaca Book, 
Milano 1975.    
29 Per Esiodo, Prometeo era stato chiamato come arbitrio in una contesa su quali parti dei tori che venivano 
sacrificati agli dei dovessero essere date a questi e quali invece potevano essere trattenute dagli uomini. 
Prometeo organizzò l'inganno verso il giudice supremo Zeus. Scuoiò un animale e mise nella parte più 
scadente della pelle la carne migliore, mentre invece rivestì le ossa con grasso e pelle buona. Zeus, pur 
sapendo dell'inganno, decise di cadere nel tranello, scelse per gli dei la parte più scadente, lasciando agli 
uomini la carne migliore, punendoli però togliendo dalla terra il fuoco così che gli uomini avrebbero dovuto 
mangiare la carne cruda. Allora Prometeo rubò dal carro del sole una scintilla del fuoco e lo riportò sulla terra. 
Zeus per tutta vendetta mandò Pandora con il vaso colmo di ogni male e legò Prometeo ad una colonna con 
un'aquila che ogni giorno gli mangiava il fegato. Essendo una creatura divina, tutte le notti il fegato ricresceva 
prolungando così il supplizio all'infinito. Cf., Teogonia 508-616. 
30 «Impara a conoscere te stesso/ e modifica il tuo atteggiamento di nuovo/ nuovo infatti è anche il sovrano tra 
gli dèi» (309-310) ripresa del celebre motto delfico. 



 
 

Religione e Scuola – 4 – novembre 2025 
 
 
 
 
 

è ingiusto (ekdikos). Prometeo sceglie dunque la strada della lotta, ma alla fine, dopo una 
lunga ed estenuante esperienza di dolore, egli giunge alla riconciliazione con sé stesso e 
con Zeus».31  

Per Ottone comunque sono possibili tre interpretazioni della vicenda della trilogia che 
divengono a loro volta domande poste a coloro che assistono alla rappresentazione: a) il 
dolore di Prometeo è segno della tirannia di Zeus e quindi l'esito positivo sarebbe stato 
estorto con la tortura b) il dolore è stato inflitto da Zeus con intento educativo per far 
riconoscere al Titano la verità su se stesso c) il peso del dolore nasce dal fatto che Prometeo 
non vuole accettare che Zeus stia dalla sua parte, ovvero lui è in lotta contro una falsa 
immagine degli dei che si è fatta.32 

Un’altra serie di tre tragedie, l'Orestea (458) approfondisce il tema del rapporto tra l'uomo 
e il divino soprattutto in relazione al riconoscimento e alle conseguenze delle proprie colpe. 
Il primo pannello della trilogia è l'Agamennone che, vittorioso a Troia, ritorna nella sua Argo 
per essere ucciso dalla moglie Clitemnestra e dal suo mante Egisto: La consorte non aveva 
perdonato Agamennone per aver sacrificato, per volere di Artemide, la figlia Ifigenia,33 
sacrificio richiesto dalla dea per propiziare il viaggio verso Troia. Anche Egisto aveva un 
motivo per vendicarsi di Agammenone in quanto il padre di questi, Atreo, per vendicarsi a 
sua volta del tradimento della moglie con il padre di Egisto, Tieste, durante un pranzo gli 
diedi come cibo il corpo dei suoi figli che aveva fatto uccidere brutalmente. La catena delle 
vendette prosegue con Orfeo figlio di Agamennone che vuole vendicare il padre e nel 
dialogo con la madre afferma: 
 
O: Ucciso il padre, tu con me vuoi vivere? 
C: In questo, o figlio, Moira fu partecipe 
O: Allora anche la morte tua disposta l'ha (Coefore 909-911) 
 

Dopo aver ucciso la madre, Oreste si reca nel santuario di Apollo per invocare il perdono. 
È questo il tema della terza tragedia: le Eumenidi. In essa si tratta delle Erinni che da divinità 
volte al castigo dei mali divengono «benevole» (Eumenidi) accettando il mutamento 
proposto loro da Atena, evitando così di castigare Oreste: «La trilogia si conclude rivelando 
che non si deve più pensare a un principio divino volto soltanto alla vendetta o a recare la 
punizione: il castigo va riconosciuto come un mezzo di quella pedagogia del dolore (patei 
mathos) che mira alla crescita e alla formazione dell'uomo, non alla sua distruzione. Il 
mondo divino chiamato in causa in questa trilogia non si è sottratto alle questioni che 
riguardano la sua natura; ad esse è stato dato un responso preciso: non è sufficiente la 
legge antica del “sangue per sangue”. In base a tale principio non ci sarebbe mai un limite 
alla catena dei delitti. La vera giustizia si afferma in base ad una legge più elevata che non 
può essere applicata in base all'arbitrio del singolo, ma che richiede sia svolto un processo 
al quale il divino garantisce al sua assistenza».34 

 
31 R. OTTONE, Il tragico come domanda, 273. Questo è anche il parere di J.-P. VERNANT – P. VIDAL-NAQUET, 
Mito e tragedia due, 88. 
32 Viene in mente la lotta tra Giacobbe e Dio allo Jabbok (Gen 32,23-33): anche in questa vicenda Dio da 
sempre è dalla sua parte ma lui non lo sa e lo può scoprire solo nella lotta e nel dolore della ferita al femore.  
33 Cf. in parallelo la vicenda del giudice Iefte in Gdc 11. 
34 R. OTTONE, Il tragico come domanda, op.cit., 284. 



 
 

Religione e Scuola – 4 – novembre 2025 
 
 
 
 
 

Restano comunque aperti degli interrogativi relativi all'agire del divino: come mai 
Agamennone è rimasto vittima della legge delle Erinni mentre Oreste è stato risparmiato, 
quando dietro ad entrambi c'erano i voleri di alcune divinità? 
 
 
Sofocle 
 

Sofocle abbandona lo stile triadico di Eschilo e concentra la sua produzione su singole 
tragedie in cui approfondisce maggiormente le dinamiche interiori dei personaggi. Nell'Aiace, 
l'eroe impazzito perché non aveva ricevuto in dono le armi di Achille trafugate da Odisseo e 
accecato da Atena aveva sfogato la sua ira sulle mandrie e sui mandriani. Una volta rinsavito, 
deve lottare contro il proposito del suicidio, che alla fine compirà, per lavare l'onta del ridicolo 
in cui era caduto. Ancora una volta però vuole risolvere da solo la questione senza affidarsi 
alla divinità. La domanda che pone la sua tragedia e che resta aperta è relativa proprio a 
come interpretare il suo atto estremo: siamo ancora di fronte alla chiusura nei confronti del 
divino o il suo cedere alla debolezza che lo porta al suicidio è un inno alla pedagogia divina 
che lo educa attraverso la sofferenza? È questa la domanda che viene consegnata agli 
spettatori.  

Che la divinità guidi condizionandolo l'agire degli uomini è al centro anche delle Trachinie 
(c. 436 a.C.) in cui si tratta di come sia la bellezza sia la forza siano inutili. Eracle secondo 
il mito aveva raggiunto l'immortalità tramite la morte attraverso una fiamma purificatrice. La 
tragedia sofoclea lo presenta marito della bella Deianira, che vuole riconquistare il favore 
del marito, che sa di essersi invaghito di una donna più giovane di lei. Ricorre così ad un 
filtro ricevuto in dono dal centauro Nesso prima di morire. Il filtro si scopre però essere un 
veleno con cui lei uccide, senza volerlo, il marito, per poi a sua volta suicidarsi per il rimorso. 
Il loro figlio si chiede e pone così la domanda agli spettatori che senso abbia la vita se tutto 
è dominato dai capricci degli dei. Per Sofocle esiste però un senso più profondo e vero della 
giustizia di cui proprio le divinità si fanno garanti, anche se questo non è sempre evidente 
agli uomini. Il tema del rapporto con il divino si approfondisce anche nell'Elettra (412 o 409) 
e nel Filottete (409).35 Al termine della sua analisi delle opere di Sofocle, Ottone afferma che 
«dire che il divino è all'origine della domanda equivale allora a dire che l'uomo non è 
costretto a rispondere a richieste arbitrarie. Per questo la domanda autentica non impone 
mai all'uomo un atto contro la propria natura; ciò, tuttavia, non elimina, ma semmai rende 
possibile il dramma implicito nell'atto del rispondere: lo vedremo emblematicamente 
rappresentato nella vicenda di Antigone».36          
 
Euripide 
  

Euripide tra gli altri ha avuto il merito di dare voce alle qualità interiori e psicologiche delle 
donne sia nel bene come in Alcesti (438) sia nel male come in Medea (431). Di nuovo si 
ripropone il confronto tra le scelte degli uomini e quelle delle divinità. Così è nell'Ippolito 
(428) in cui il giovane devoto di Artemide suscita l'invidia di Afrodite, che infiamma di 
passione per lui la matrigna Fedra, seconda moglie di suo padre Teseo. Essendo il giovane 

 
35 Per l'analisi di queste opere cf.: R. OTTONE, Il tragico come domanda, op.cit., 292-296. 
36 Ivi, 298. 



 
 

Religione e Scuola – 4 – novembre 2025 
 
 
 
 
 

fedele ai voti di castità e purezza rifiuta la passione smodata di Fedra che, sotto pena di 
giuramento di segretezza, gli era stata comunicata dalla nutrice, che aveva a sua volta 
convinto Fedra ad assecondare l'insana passione.37 Lui però non cede, lei muore ma prima 
di spirare accusa Ippolito davanti al padre di averla violentata. Questi vuole vendicarsi del 
figlio attraverso Poseidone, ma alla fine interviene Artemide che spiega le ragioni vere del 
diniego di Ippolito, che ha così salva la vita: «alla conclusione della tragedia rimangono 
comunque aperti alcuni interrogativi: fino a che punto Fedra è colpevole delle sue azioni? 
Perché il mondo divino non è in grado di garantirle il compiersi della giustizia su questa 
terra?»38  

Tralasciando molte altre opere, ci concentriamo su due tragedie entrambe considerate 
due vertici della produzione euripidea. La prima è le Baccanti. In essa viene celebrato 
Dioniso che ora si trova sotto mentite spoglie missionario a Tebe: «ho mutato la mia forma 
in natura di uomo» (54; cfr. 4-5) per restaurare l'onore del dio e di sua madre Semele39 
accusata dalle sorelle Agave, Ino e Autonoe di non aver dato alla luce Dioniso da Zeus. 
Dioniso viene imprigionato dal re di Tebe Penteo che non vuole onorare il dio. Così una volta 
liberatosi dalle catene, Dioniso convince Penteo ad andare, travestito da donna, sulle 
montagne dove si trova sua madre Agave con le altre donne. Questa in preda alla divina 
mania, lo scambia per un leone e lo uccide, staccandogli la testa mentre il corpo viene 
dilaniato dalle altre donne. Una volta scesa in città, sarà il vecchio Cadmo che le svelerà 
l'orribile segreto. Penteo rappresenta una certa razionalità che intende reprimere e 
incarcerare la presunta irrazionalità di Dioniso. Questa parte dell'uomo non può al contrario 
essere negata o soppressa, anche se non è descrivibile con gli strumenti della sola 
razionalità: «A partire da ciò si comprende come l'agire del dio non si basi su un arbitrio, ma 
sul suo farsi garante della natura complessa dell'uomo. In questo senso si può dire che 
chiunque pensasse di vivere cancellando un elemento essenziale della propria personalità, 
finirebbe col rimanere dilaniato da sé stesso; le altre persone, poi, in tanto in quanto 
richiamassero in lui quella parte insopprimibile, apparirebbero ai suoi occhi come la causa 
della sua rovina. Ma la realtà è diversa: non si può mentire alla vera sapienza senza pagarne 
le conseguenze!»40  

Conclusioni 
 

Proviamo a raccogliere alcuni elementi di sintesi sull'analisi della tragedia in ordine alla 
sua capacità di porre gli interrogativi essenziali dell'esistenza. La domanda nasce all'interno 
di una relazione con un altro: «ciò che rende possibile l'apertura della domanda è sempre 
una forma di alterità, sia essa rappresentata da un'altra persona in quanto portatrice di un 

 
37 La Fedra di Euripide in polemica con la morale intellettualistica di Socrate afferma di avere la conoscenza 
del bene ma anche l'incapacità di compierlo (Ippolito 380-381), così anche in Medea (1078-1080), il tutto molto 
tempo prima delle contraddizioni segnalate da San Paolo in Rm 7,15. 20. 
38 Ivi, 302. 
39  Nel mito originario Semele aveva concepito Dioniso da Zeus apparsole sotto spoglie mortali. Lei non 
credendo alla sua vera identità aveva voluto vederlo nella sua natura divina cosa che però le costò la morte 
poiché lo splendore di Zeus l'aveva annientata. Ermete aveva però fatto in tempo a salvare il bambino nascosto 
in a coscia di Zeus. Siccome le sorelle non avevano creduto alla vicenda Dioniso le aveva spedite sui monti 
da invasate per poterle purificare.   
40 Ivi, 337. 



 
 

Religione e Scuola – 4 – novembre 2025 
 
 
 
 
 

appello, sia essa il divino stesso in quanto Altro per antonomasia, sia essa quell'alterità che 
si manifesta nel sé di ognuno».41  Il luogo in cui insorge la domanda è la coscienza di 
ciascuno, un luogo che per definizione è assolutamente singolare e che non può ricadere 
sotto leggi generali. Per questo motivo, Ottone assume, per sviluppare la sua indagine sul 
tragico, un metodo che definisce negativo e aperto al tempo stesso: «Un simile metodo, 
applicato ai testi delle tragedie, si basa quindi sul dirsi della coscienza dei protagonisti 
attraverso l'azione e il racconto; più concretamente, si tratta di mettere in luce i problemi 
concreti che costituiscono il conflitto tragico, per poi cercare di risalire negativamente alla 
domanda originaria. Si cercherà quindi di lasciare che la tragedia riveli da sé stessa il proprio 
contenuto positivo. Lo scopo ultimo è quello di sviluppare una intelligenza in grado di 
articolare, nei limiti del possibile, tutti questi elementi».42  A giudizio di Ottone, in questo 
modo si rende possibile l'accesso a ciò che di veramente universale c'è all'interno di ogni 
vicenda tragica, che non consiste tanto nel comprendere il senso dell'agire dell'eroe, ma 
piuttosto di far emergere quella domanda da cui è partita l'azione tragica, una domanda che 
la tragedia pone allo spettatore di sempre, che lo coinvolge totalmente.    

Ottone analizza poi con questo metodo sei tragedie. La prima è l'Antigone di Sofocle 
(422). Il problema che essa pone è il conflitto tra due doveri relativi: è più importante seguire 
le leggi della polis impersonate dal sovrano Creonte che ha vietato la sepoltura del fratello 
di Antigone, Polinice, morto durante un tentativo di ribellione per soppiantare il fratello 
Eteocle alla guida di Tebe, oppure occorre seguire la legge non scritta degli dei, che 
impongono la scelta pietosa del seppellimento del defunto, al di là di quello che ha fatto? La 
domanda che emerge in questo problema è l'assolutezza della verità, che si manifesta nel 
relativo della contingenza storica. La verità incarnata dalla scelta di Antigone non è una 
verità parziale, ma è assoluta come dimostra il fatto che solo la scelta della giovane salva 
sia la pietà per il fratello, sia l'importanza delle leggi della polis, qui male interpretate dalla 
hybris di Creonte.43 Emerge così il valore simbolico del tragico che da un fatto particolare 
sa far emergere una domanda assoluta, che interpella però non tanto la ragione dello 
spettatore ma la sua libertà. 

Nella Medea di Euripide assistiamo invece al possibile smarrimento della domanda. 
Medea è dilaniata dal desiderio di vendetta verso il marito Giasone, che ha deciso di 
ripudiarla per sposare la figlia di Creonte. Lei medita la sua vendetta: uccidere il re e sua 
figlia e poi uccidere i figli avuti da Giasone, per far sì che il suo rimorso e il suo dolore siano 
totali. La situazione in cui si trova pone delle domande: è lecito a Giasone abbandonare la 
moglie per opportunismo? E la sua decisione di vendetta è lecita? Ma in quali proporzioni? 
L'assolutezza della domanda consiste nel proporre il tema della giustizia. Il contrasto interno 
alla sua natura gliela fanno però smarrire. L'istinto di vendetta è tale che la porta a uccidere 
con i figli amati anche il suo essere madre, in un silenzio assordante della divinità che, al 
pari della polis, non si cura delle donne ripudiate. Medea vive in sé quel contrasto tra il 
vedere il bene e l'incapacità di compierlo che sarà poi descritto magistralmente anche da 
Paolo di Tarso (Rm 7,15.20). 

 
41 Ivi, 347. 
42 Ivi, 353. 
43 È questo ad esempio anche il giudizio di Goethe che a proposito del comportamento di Creonte afferma: 
«Una simile condotta, offensiva per gli uomini e per gli dèi, non era affatto una virtù per lo stato, ma piuttosto 
un delitto verso lo stato» GOETHE, Lettera a Eckermann, 28 marzo 1827 cit., in Ibid., 366.   



 
 

Religione e Scuola – 4 – novembre 2025 
 
 
 
 
 

Anche nell' Agamennone di Eschilo assistiamo allo smarrimento della domanda. 
Clitemnestra dice di agire per vendicare la figlia, mentre in realtà vuol coprire e legittimare 
la sua unione adulterina con Egisto. Lo stesso Agamennone, che inizialmente sembra dover 
agire per volere degli dei, in realtà conduce una guerra sanguinosa per un futile motivo, la 
fuga di Elena con Paride. Il coro gli ricorda che «gli dèi non dimenticano gli assassini dei 
popoli» (462). In seguito lui stesso potrebbe recedere dalla decisione presa ma non lo fa 
perché decide di sottoporsi lui stesso alla necessità di non smentire la sua fama di grande 
guerriero, anche a costo del sacrificio della figlia. Nel contesto culturale dell'epoca, 
Agamennone rappresenta l'uomo che deve scegliere tra due beni. La scelta diventa 
negativa perché, non ascoltando la sua coscienza che gli suggerisce di recedere 
dall'impresa sconsiderata di una guerra per beghe famigliari, lui stesso si sottopone ad una 
necessità che era evitabile. In questa scelta, lui rifiuta sia la paternità verso sua figlia sia la 
paternità verso i suoi soldati, che dovrebbe custodire anziché esporre ad un inutile conflitto. 
I lunghi anni della guerra però a poco a poco lo faranno rinsavire e al suo ritorno in patria 
riconoscerà la sua colpa (cfr. 799-809; 830-831) cosa che il coro attribuisce alla sapienza di 
Zeus il sommo tra gli dei: 
 
[È Zeus] che ha condotto l'uomo ad essere saggio, 
stabilendo che avesse valore l'apprendere attraverso la sofferenza. 
Stilla nel sonno dinanzi al cuore l'angoscia memore del suo male: 
e anche presso quelli che non vogliono giunge il momento di capire: 
dono violento degli dei che seggono nel trono maestoso (176-183). 
 

Nell' Edipo re (430) di Sofocle si vede invece la forza della ricerca della verità e una volta 
scoperta dell'assunzione di una colpa che non nasce da una scelta consapevole. Tebe è 
afflitta dalla pestilenza e il re Edipo vuole conoscere la causa. L'oracolo gli svelerà che è per 
colpa dei suoi delitti, involontari ma reali, che gli dei stanno punendo la città. Edipo che ha 
voluto conoscere a tutti i costi la verità se ne assume poi anche la responsabilità, decidendo 
di punirsi per atti che non ha compiuto volontariamente, come l'uccisione del padre e l'unione 
con la madre. In lui si vede una vera e propria azione tragica, anticipazione di quanto farà 
Gesù che si assumerà la responsabilità di una colpa non sua.44 Vent'anni dopo, Sofocle 
ormai novantenne sente il bisogno di completare la riflessione su Edipo scrivendo l'Edipo a 
Colono. Qui il problema è dato dalla domanda se sia lecito ospitare in città un uomo che è 
stato maledetto dagli dei. La soluzione viene data dalla fede di Edipo che per amore della 
sua città ha accettato di subire una punizione ingiusta. Ora Apollo gli svela il senso di tutta 
la sua vicenda e al tempo stesso rivela la fiducia che Edipo ha avuto nella divinità, una 
fiducia che non si fondava sull'evidenza della promessa, ma solo sull'affidabilità della guida: 
 
È stato Apollo, amici miei, Apollo 
che ha dato compimento a questi miei mali crudeli, a queste mie sofferenze. 
Poiché egli [Apollo] mi predisse sì un giorno quei mali innumerevoli, 
ma aggiunse che dopo lungo tempo avrei avuto riposo (Edipo a Colono 87-89.) 
  

 
44 H. U. von Balthasar ricorda che per Calderon tutti questi personaggi sono anticipazioni di Cristo, il vero 
Edipo, Agamennone ecc. cfr. Id., Teodrammatica I. Introduzione al dramma, Jaca book, Milano 1980.  



 
 

Religione e Scuola – 4 – novembre 2025 
 
 
 
 
 

 La stessa esperienza farà Gesù che in croce sperimenta l'abbandono del Padre, pur 
affidandosi totalmente a lui riconosciuto sempre e comunque come Abbà.                

Forti assonanze con la vicenda di Gesù si trovano anche nel dramma satiresco 
dell'Alcesti (438) di Euripide. Qui troviamo la meschinità di suo marito Admeto che deve 
morire a meno che non trovi nella sua casa uno disposto a morire al posto suo. La tragica 
sostituzione viene rifiutata dai genitori, ma non dalla moglie Alcesti che, spinta solo dal suo 
amore, decide di sacrificarsi e di morire al posto del marito. Unica condizione che gli pone 
è una sorta di morte simbolica del matrimonio perché gli chiede di rinunciare a nuove nozze. 
Questa morte simbolica accettata da Admeto è la condizione che permetterà a lui di riavere 
la moglie, cosa che accade per intercessione di Eracle che, saputa la vicenda, scenderà 
nell'Ade per strappare Alcesti dalle grinfie della morte. Solo dopo aver visto che anche 
Admeto è fedele al voto fatto alla moglie, sarà possibile il felice riconoscimento e il 
ricongiungimento della coppia.45 

La tragedia pone sul tavolo una delle leggi fondamentali dell'esistenza: «lo sforzo di 
“trattenere” la vita per sé è inutile, perché equivale a perderla (Admeto cfr. 940), mentre fare 
dono della vita significa trovarla e non solo per sé (Alcesti)».46 mirabile anticipazione del 
detto evangelico: «Chi avrà trovato la sua vita, la perderà: e chi avrà perduto la sua vita per 
causa mia, la troverà» (Mt 10,39).    
 

 
 
 
 

 
45  Lo stesso era accaduto a Giuseppe con i suoi fratelli: solo dopo aver visto che Giuda era disposto a 
sacrificarsi al posto di Beniamino (Gen 44), Giuseppe capisce che l'animo dei suoi fratelli era profondamente 
mutato rispetto a quando avevano deciso di ucciderlo.  
46 R. OTTONE, Il tragico come domanda, op.cit., 414. 


	L'arte della domanda nel mito e nelle tragedie greche
	1. La tragedia come forma di interrogazione
	2. Dal mito alla tragedia
	3. Il potere euristico della tragedia
	Conclusioni

