L'ARTE DELLA DOMANDA NEL MITO E NELLE TRAGEDIE GRECHE

Marco Tibaldi’

Abstract

Una didattica efficace si fonda sulla capacita di suscitare domande nei propri interlocutori
a partire dai testi che vengono presentati. In chiave interdisciplinare qui si propone una
riflessione che analizza il fenomeno del mito e delle tragedie classiche, per mettere in
evidenza le domande antropologiche di senso che essi implicano. In questo modo si crea
un interessante ponte verso i temi e i temi posti dalla tradizione biblica.

Parole chiave: mito, tragedia, cultura, interdisciplinarieta, domanda
Introduzione

Una delle caratteristiche fondamentali di un buon educatore & la capacita di saper
suscitare le domande nei propri interlocutori. Spesso infatti c’e il rischio di dire o di
organizzare interi percorsi formativi che perd non agganciano le domande reali dei nostri
destinatari. Il mito e la tragedia antica sono un fertile ambiente per far emergere importanti
domande antropologiche attorno a cui poi costruire itinerari di senso.

1. La tragedia come forma di interrogazione

Quando si pensa alle domande fondamentali dell'uomo, il pensiero va quasi naturalmente
alle grandi questioni affrontate dalla filosofia: da dove veniamo, dove andiamo, il senso del
dolore, il rapporto tra la nostra parte spirituale e quella corporea, la vita sociale dell'uomo.
L'orizzonte filosofico si configura come caratterizzato da universalita e necessita, poiché
indaga la vita degli uomini prevalentemente attraverso il logos. C'€ perd una forma piu
originaria di interrogazione che ha una diversa metodologia e una diversa capacita di
intercettare I'animo umano. Stiamo parlando del mondo del mito? e della tragedia.® Come
vedremo, soprattutto la seconda ha la capacita di interpellare tutta I'esistenza di coloro che
la vivono o che vi assistono. E una riserva antropologica di primaria importanza. Innanzitutto
per il metodo che rifugge dalle generalizzazioni e per questo ben si adatta ai nostri tempi

" Docente di Teologia sistematica presso UNIBO e ISSR “Vitale e Agricola” della FTER.

2|l potere rivelatore dei miti & stato efficacemente messo in luce da A. Cavarero quando commentando il
dialogo tra Edipo e la Sfinge, fa notare come la risposta filosofica esatta che questi crede di dare al mostro
che lo interrogava su chi fosse quell'essere che al mattino si muove a quattro gambe, a mezzogiorno con due
e alla sera con tre — 'uomo- in realta sta ignorando chi sia lui veramente cosa che gli sara svelata solo dal
racconto completo e non dalle speculazioni astratte della filosofia. Cf. A. CAVARERO, Tu che mi guardi, tu che
mi racconti. Filosofia della narrazione, Castelvecchi, Roma 2022, 13-25.

3 Per le considerazioni che seguono cf. R. OTTONE, // tragico come domanda. Una chiave di volta della cultura
occidentale, Glossa, Milano 1998.



frantumati. In secondo luogo, perché le domande della tragedia mettono a tema la
singolarita di ciascun individuo nella sua irrepetibilita. Proprio percorrendo questa via &
possibile rintracciare un percorso che sia universale pur partendo dal particolare. Per
metterlo in luce ora prenderemo in esame le trame delle principali tragedie che il genio greco
ha messo in campo. Le tragedie sono drammi, azioni teatrali, I'arte che piu di ogni altra si
avvicina alla rappresentazione della vita.*.Anche questo & un tratto particolarmente adatto
alla nostra epoca caratterizzata dal goethiano «in principio era I'azione»® e poi cosi segnata
dal fare e meno dal pensare. Non € un caso infine che il tragico oggi sia rappresentato piu
nelle serie televisive e nel cinema® che nel teatro, in virtu della maggior fruibilita dei new
media rispetto allo spettacolo in presenza.

2. Dal mito alla tragedia

La prima forma radicale di interrogazione antropologica viene dal mito, che € anche la
culla entro cui & germinata la tragedia greca. |l mito fondatore per cosi dire del mondo
culturale greco € quello di Dioniso, che occorre riscattare dalle precomprensioni dovute al
successo della filosofia nicceana che ne ha fatto il contraltare di Apollo. R. Ottone nel suo
ottimo studio, appoggiandosi anche ad altri eminenti studiosi del mondo greco, ha mostrato
come in realta le due figure non siano cosi opposte come si &€ pensato, e che per certi versi
il mito di Dioniso ingloba anche molti degli attributi normalmente riferiti ad Apollo. A Dioniso
infatti viene attribuita una forma particolare di sapienza acquisibile non senza sofferenza,”’
per questo viene definito «cacciatore» come nelle Baccanti di Euripide in cui Agave, madre
e omicida inconsapevole del figlio, Penteo, che si era rifiutato di dare onore a Dioniso,
afferma che: «(Agave) Bacco che guida la muta dei cani, sapiente che sapientemente
incalzo le menadi/ (coro) il Signore & infatti cacciatore».® Qual ¢ la ricerca, la caccia, messa
in atto da Dioniso? E il senso globale della vita che include anche la contraddizione massima
della morte. Non a caso, € un dio o un semidio che muore e rinasce: «Possiamo dire che
Dioniso ¢ il dio della contraddizione, o meglio, € il dio di tutto cid che, espresso attraverso
parole, appare contraddittorio: poiché Dioniso &€ ad un tempo vita e morte, gioia e dolore,

4 Molto affine allo spirito della tragedia e della commedia € il fenomeno del gioco, per la sua capacita di
esplorare con animo aperto possibilita che la sola ragione scarterebbe perché poco serie. Su questi temi cf. J.
HUIZINGA, Homo ludens, Einaudi, Torino 2002; C. S., PEIRCE, «Un argomento trascurato per la realta di Dio»,
in Id., Pragmatismo e oltre, introduzione e traduzione di Giovanni Maddalena, Bompiani Milano 2000, 127-173.
> J.W. GOETHE, Faust, Gulliver, Santacargelo di Romagna (RN), 1996, 29.

6 A. GRASSO, Buona maestra. Perché i telefilm sono diventati pit importanti del cinema e dei libri, Mondadori,
Milano 2007.

7 J.-P. VERNANT — P. VIDAL-NAQUET, Mito e tragedia due. Da Edipo a Dioniso, Einaudi, Torino 2001, 223-254,
anche Nietzsche nel suo La nascita della tragedia, 118, deve ammettere che questa fu la scoperta dell'ultimo
Euripide. Una ripresa in senso filosofico del potere conoscitivo del dionisiaco si trova nella riflessione di
Balthasar in relazione allo scandaglio dell'anima tedesca cf., R. SALA, Dialettica dell'antropocentrismo. La
filosofia dell'epoca e I'antropologia cristiana nella ricerca di H.U. von Balthasar: premesse e compimenti,
Glossa, Milano 2002, 279-403; D. D'ALESSIO, Ecce homo. Il dramma dell’'umanesimo cristiano, Glossa, Milano
1999, 148-150. In relazione specificatamente alla teologia: V. SONCINI, «Dioniso contro il crocifisso».
Ricostruzione critica della filosofia di F. Nietzsche. Provocazione per la Teologia? Glossa Milano 2001. In
relazione alle origini stesse della filosofia greca: G. COLLI, La nascita della filosofia, Adelphi, Milano 1975, 11-
22.

8 EURIPIDE, Baccanti, 1189-1192.

Religione e Scuola — 4 — novembre 2025



bonta e crudelta, cacciatore e preda, toro e agnello, maschio e femmina, bramosia e
distacco, pacatezza e violenza; tutto nell'immediatezza».® Nel creare il mito di Dioniso, ci si
é voluti avvicinare alle sorgenti della vita e al suo tramonto, all'essere come dei e come
animali, tensioni che I'uomo sperimenta in sé e che lo rendono un tutto complesso, una
creatura di mezzo, un centauro meta uomo e meta animale. Dioniso & portatore di una follia
che genera sapienza perché per rispondere alle questioni che lui vuole affrontare occorre
andare oltre gli schemi. Per questo motivo, nel culto di Dioniso trova posto tutto cid che &
eccentrico: le orge, la danza, la musica, il gioco, la vita beata, esperienze mistiche, visioni
estatiche del mondo ed anche una forma di controllo delle emozioni.'® In definitiva, la vera
sapienza si raggiunge solo attraversando il mare delle contraddizioni, entro cui si dibatte la
vita dell'uomo e che la tragedia mettera a tema.

Apollo d'altro canto possiede la sapienza in modo esplicito e chiaro. La razionalita che lo
segna pero non é frutto di una sola indagine razionale ma affonda le sue radici nel divino
come afferma lo stesso Aristotele: «ll principio del discorso razionale non € un discorso, ma
qualcosa di piu forte. Che mai, all'infuori del dio, potra essere piu forte sia della scienza sia
dell'intuizione?».11 Cosi sia nella prospettiva di Aristotele come gia di Platone, la sapienza
umana affonda le sue radici in un rapporto particolare con il divino accessibile attraverso la
via divinatoria della follia. Platone parlando della sapienza che viene elargita a Delfi, al
santuario dedicato proprio ad Apollo, afferma che «ora invece i piu grandi beni giungono a
noi attraverso la follia (manias), che & concessa per un dono divino. Infatti proprio alla
profetessa di Delfi e le sacerdotesse di Dodona, in quanto possedute dalla follia, hanno
procurato alla Grecia molte belle cose, sia agli individui sia alla comunita; in quanto invece
padrone di sé poche cose».12

All'interno della comune origine, permangono comunque delle differenze tra i due miti.
Apollo ad esempio agisce sempre indirettamente come segnalano le frecce e le parole di
Cui si serve per comunicare con gli uomini. Egli resta, per cosi dire, ad una distanza di
sicurezza dagli uomini, inoltre i suoi oracoli sono sempre enigmatici e per questo
necessitano di un interprete. Di fronte a questa situazione, emerge la domanda decisiva: €
il dio che si nasconde o la domanda & enigmatica perché per rispondervi I'uomo deve
consegnare tutto sé stesso al dio che lo interroga?'3

Il labirinto

All'origine del culto di Dioniso sembra ci sia il mito del labirinto, come attesta il racconto
cretese della «Signora del labirinto», denominazione originaria di Arianna. Nel mito
originario, testimoniato da Omero, Arianna viene rapita da Teseo che voleva portarla ad
Atene, ma Artemide la uccide su indicazione di Dioniso,'* prima che vi possa arrivare. Lo
stesso accade in un'altra versione del mito, in cui Arianna viene abbandonata da Teseo

9 R. OTTONE, I/l tragico come domanda, op.cit., 231.

10 Citazioni in R. OTTONE, /I tragico come domanda, op.cit., 232.

1 ARISTOTELE, Etica Eudemia, 1248 a 26-29.

2 PLATONE, Fedro, 244a; cfr. 265 b.

3 Una dinamica simile si pud osservare nel dialogo tra Gesu e il giovane/ un tale ricco (Mc 10,17-27). Questi
pensa di completare la sua visione della vita eterna con un buon consiglio di Gesu, che invece ribalta
completamente la sua prospettiva, proponendogli un cambiamento totale di sistema di riferimento.

4 OMERO, Odissea, XI, 324- 325.

Religione e Scuola — 4 — novembre 2025



sull'isola di Nesso e qui raccolta da Dioniso che poi la sposa. In tutti i casi vediamo la doppia
natura di Arianna come Dioniso: ora € una donna, ora una dea, muore e rinasce a causa di
Dioniso che in un mito la fa uccidere, in un altro poi la sposa, inducendo Zeus a renderla
immortale.' Antiche tradizioni riferiscono che il labirinto, termine di cui & ancora incerta
I'etimologia,'® fosse la sede per le danze di Arianna.'” Un'altra tradizione lo lega alla figura
del re Minosse e del Minotauro. Secondo questo mito, Poseidone diede in dono a Minosse
re di Creta un bellissimo toro perché lo sacrificasse in suo onore, ma il re quando lo vide
cosi bello decise di tenerselo, allora Poseidone per vendicarsi fece innamorare sua moglie,
Pasifae, del toro e da quella unione nacque il Minotauro meta uomo e meta toro, per
nascondere il quale Minosse fece costruire il labirinto da Dedalo a Cnosso. Il Minotauro
richiama Dioniso nelle cui feste ci sono uomini travestiti da animali e da tori che rappresenta
il lato mostruoso dell'umanita, ma anche il suo essere indifeso in quanto pud essere ucciso.

Il labirinto € il luogo in cui non si sa uscire né entrare, la situazione per Heidegger'® di
ogni autentico domandare. Il labirinto si trova poi in un luogo sotterraneo che evoca gli inferi,
il luogo della morte. Al suo centro si trova il mostro dio, il Dioniso Minotauro. Il segreto della
vita sta in un luogo oscuro al centro del labirinto e non bisogna avere paura discendervi. Per
cogliere il senso della vita, occorre scendere negli inferi e da li risalire come dice anche |l
mito di Demetra e Core.®

Il Labirinto dall'Eden alla rete

Il labirinto € un simbolo molto potente per indicare la condizione dell'uomo e lo ritroviamo
in molte culture?° e soprattutto in epoche di passaggio. Per alcuni autori il primo labirinto &
I'Eden il giardino in cui Dio ha posto I'uomo, pieno di tutti gli alberi belli e buoni che lui, per
esplicito comando divino, deve mangiare.?' Sempre per rimanere nell'ambito biblico, Babele
e il prototipo della confusione che nasce dal non rispettare i limiti creaturali.

5 EsioDo, Teogonia, 947. Per le varianti del mito, cfr. R. GRAVES, | miti greci, Dei ed eroi in Omero, vol.1 |l
Giornale-Longanesi, Milano 1963, 306-318.

6 Alcune identificazioni proposte da P. E. Pecorella (voce «labirinto» in Enciclopedia dell'arte antica, Roma
1910, 436,) con termini non greci delle zone anatoliche lo associano a “pietra”, “ascia” o “ambra” ma nessuna
in modo convincente. Cfr. P. SANTARCANGELLI, /I libro dei labirinti, (con prefazione di U. Eco), Frassinelli, Milano
1984, 35-38.

7 OMERO, lliade XVIII, 590-592.

8 M. HEIDEGGER, Domande fondamentali della filosofia, p. 108 cit. in R. OTTONE, /I tragico come domanda,
225.

19 Core (Persefone Proserpina) era la figlia di Demetra, “Madre Terra” sorella di Giove, di lei si invaghi Ade e
la rapi per portarla nel suo regno, Demetra disperata la cerco in ogni dove senza trovarla e allora venne una
grande carestia su tutta la terra. Zeus decise di liberarla, per rendere di nuovo feconda la terra e abitabile per
gli umani, ma dandole come regola che durante il viaggio dagli inferi non potesse mangiare nessun frutto. Ade
le diede una melograna di cui lei mangio un chicco cosi lei per punizione dovette rimanere sei mesi all'anno,
tutti gli anni, sotto terra e sei mesi fuori. L'incontro con la madre avviene ad Eleusi.

20 P, SANTARCANGELI. I libro dei labirinti op.cit.

21 |n relazione alla ripresa medievale ne Il nome della rosa di U. Eco del labirinto della biblioteca del convento
cosi afferma Cardini: «ll labirinto € simbolicamente affine al giardino, e ogni giardino fa risalire all'archetipo
dell'Eden. Ebbene nell'oscuro Eden di questo universo monastico, nel falso Eden labirintico che & la biblioteca,
il secondo libro della Poetica & I'Albero della conoscenza del Bene e del Male; e se Jorge ne & I'antiserpente
che ne impedisce il godimento dei frutti, o il serpente che tali frutti avvelena, o meglio ancora il Cherubino (ma
nella tradizione ebraica i Cherubim sono, appunto, serpenti) dalla spada fiammeggiante che monta la guardia,
Guglielmo da Beskerville &€ da parte sua un nuovo Adamo stanco dolorante, che china il capo a una nuova

Religione e Scuola — 4 — novembre 2025



Nel mondo greco, il labirinto come quello di Cnosso € unicursale, perché una volta entrati
non si pud che raggiungere il centro e da li ritornare all'uscita. Se srotolato questo tipo di
labirinto sarebbe una linea retta, il famoso filo di Arianna che in fondo coincide con il labirinto
stesso. Il secondo tipo € I'lrrweg, un percorso fatto di bivi discontinui con un solo percorso
che porta al centro. Se srotolato diventa una sorta di diagramma di flusso. Infine abbiamo il
labirinto a rete: «una rete non pud essere srotolata. Anche perché, mentre i labirinti dei primi
due tipi hanno un interno (il loro proprio intrico) e un esterno, da cui si entra e verso cui Si
esce, il labirinto del terzo tipo, estensibile all'infinito, non ha esterno né interno».?? Un
labirinto di questo tipo & oggi il world wide web, estensibile potenzialmente all'infinito, poiché
in esso ogni nodo si apre indefinitamente su altri alberi che generano a loro volta altri nodi
in una sorta di semiosi continua?? e illimitata. Il passaggio dall'Arbor porphiryana?* alla rete
€ avvenuto grazie alla rivoluzione copernicana che ha squadernato I'ordinato e simmetrico
mondo classico medievale, facendo vedere come la terra e 'uomo in essa non sono piu al
centro, ma alla periferia di un universo costituito da infiniti mondi (Bruno), intersecantesi e
spesso anche collidendo tra loro, generando le cusaniane coincidentiae oppositorum.

All'interno di questo mondo potenzialmente infinito 'uomo perd, grazie alla tecnologia, ha
scoperto la possibilita di un nuovo protagonismo che lo rende simile ad un attore, come
evidenziato dal fenomeno di quella che Paolo Benanti,?® definisce cultura pop (olare).?®
Accanto alla cultura alta trasmessa nelle istituzioni formative come patrimonio di valori e
conoscenze del passato da trasmettere alle nuove generazioni, negli ultimi decenni &
cresciuta a dismisura la capacita per tutti coloro che hanno un dispositivo elettronico, dal
computer al telefonino, di diventare protagonisti attivi nell'elaborazione di una forma di
cultura popolare, che nasce dal basso e che ha perd la capacita di diventare altamente
pervasiva e influente. Il fenomeno non & privo di ambiguita, perché comunque nasce
dall'interazione con i grandi player commerciali e con gli algoritmi che governano la rete,
pero nello stesso tempo ha dato all'utente qualsiasi un forte potere decisionale e culturale,
come ricorda Benanti: «l poteri industriali e commerciali dominanti, compresi i giganti del

intuizione; un nuovo Teseo che ripercorre il labirinto della sua scienza umana e della sua francescana e
baconiana fiducia - nonostante tutto - nell'uomo. Ma chi riuscira vincitore e chi sara vinto nell'ekpirosis finale?»
F. CARDINI in “Clericus in labirintho”, in R. GIOVANNOLI (ed.), Saggi su Il nome della rosa, Bompiani, Milano
1985, 30.

22 U. ECO, Dall'albero al labirinto. Studli storici sul segno e l'interpretazione, Bompiani, Milano 2007, 59.

23 Sul concetto di semiosi illimitata di C. S. Peirce: U. ECO, Trattato di semiotica generale, Bompiani, Milano
1975, 104-107.

24 Con questa espressione si intende il sistema di classificazione introdotto dal filosofo neoplatonico Porfirio
che commentando gli Analitici di Aristotele nella sua opera Isagoge ha costruito uno schema ad albero per
raggiungere tramite cinque categorie di base - genere, specie, differenza, proprio e accidente -, una definizione
che colga l'essenza del definito. Per i problemi sollevati da questo tipo di classificazione che porta alla
costruzione delle definizioni a forma di dizionario cfr. U. Eco, Dall'albero al labirinto, 14-27.

% P, BENANTI, Digital age: Teoria del cambio d’epoca. Persona, famiglia e societa, San Paolo Edizioni, Kindle
2020.

26 Benanti riprende le definizioni di cultura popolare date dallo studioso dei media del Regno Unito John Storey,
nel suo Cultural Theory and Popular Culture (Routledge,NewYork 2018), per il quale con questo termine si
intende una cultura che ha una diffusione di massa, che ¢ diversa dalla cultura “ufficiale”, che nasce da una
interazione a volte acritica ma sempre piu spesso consapevole critica con le grandi agenzie commerciali della
nostra epoca che si servono di essa per veicolare i propri prodotti. P. BENANTI, Digital age, op.cit., posizione
173. Su questi temi cf. M. TIBALDI, “La teologia e le sfide del digitale” in «Catechetica ed Educazione» 8 (2023)
3, 85-96.

Religione e Scuola — 4 — novembre 2025



digitale, possono creare cultura; ma sono i consumatori dei prodotti culturali, anche se
subordinati, che decidono cosa diviene parte della cultura pop e cosa viene scartato. Infine
per Storey non possiamo capire la cultura pop se non ci rendiamo conto che nella nostra
contemporaneita la distinzione tra “autentico” e “commerciale” & sfocata. Oggi nella cultura
pop i consumatori, e in particolare nel digitale gli utenti, sono liberi di abbracciare alcuni
contenuti, modificarli per il proprio uso o rifiutarli completamente, o ancora creare contenuti
propri che hanno la forza di plasmare a loro volta la cultura».?” A questo si somma, con
anche tutto il carico di problemi che questo comporta la capacita offerta soprattutto dai social
di inventarsi identita digitali per interpretare nella relazione via web ruoli diversi dalla propria
identita reale.

3. Il potere euristico della tragedia

La capacita del teatro di essere un ambiente antropologico che consente di rivelare
l'uomo a sé stesso con tutte le sue contraddizioni raggiunge un vertice nell'esperienza della
tragedia greca. Piu affine ai riti religiosi che alla rappresentazione, ha avuto una funzione
importante nella formazione dell'animo greco e dell'uomo occidentale. Seguendo Ottone,
ripercorriamo alcuni temi delle principali tragedie, osservando le domande che esse sono
state capaci di suscitare. Per ottenere questo risultato, occorre ascoltare soprattutto le
riflessioni del coro che, allinterno della rappresentazione teatrale assume
programmaticamente il ruolo dell'osservatore della vicenda narrata, ovvero il punto di vista
del destinatario.

Eschilo

Eschilo, originario di Eleusi, un luogo carico di misticismo per i misteri che vi venivano
celebrati, desume proprio da questi riti la forma della sua produzione drammaturgica. Nei
Persiani si parla della sconfitta che i greci hanno inflitto al grande re Serse. Questa disfatta
€ da attribuire alla sua imperizia, al suo essere troppo impulsivo e non ancora maturo, al
voler emulare i successi del padre e in definitiva al suo desiderio di emergere, alla sua hybris
(superbia, tracotanza) che gli ha impedito di dare ascolto all'oracolo divino che lo invitava a
desistere da quell'impresa. La tragedia mette a tema la sconfitta di questo uomo e pone la
domanda se sia possibile imparare attraverso il dolore (pathei mathos) causato dalle proprie
sconfitte: «La possibilita di una nuova risposta dopo che la prima si era dimostrata “malata”,
ecco il senso di fondo della tragedia! Il prezzo pagato perd & molto alto. E forse questo il

27 P, BENANTI, Digital age,op.cit., posizione 174-175. Anche Ferraris ricorda che gli utenti dei social network
sono in realta dei lavoratori non retribuiti, poiché forniscono attraverso i loro dati tutta una serie di informazioni
che vengono documentate e rivendute, senza coinvolgimento di coloro che le hanno generate, alle grandi
industrie: «Le piattaforme danno a un utente informazioni che valgono 1 (dov’e il ristorante piu vicino) e
ricevono informazioni che valgono 10 (chi cerca il ristorante, quando, cosa ha cercato prima...), poi 1000
(incrociando i documenti della sua ricerca con quella di tutti coloro che hanno fatto una ricerca simile), poi
100.000 (incrociando i documenti sui ristoranti con quelli delle partite di calcio e delle funzioni religiose), poi
1.000.000, rivendendo i documenti come qualunque altro bene ad altre piattaforme, agenzie, o a privati che
aspirano a diventare presidenti degli Stati Uniti o del Lussemburgo (credo che ci sia una differenza di prezzo)»
M. FERRARIS Documanita, Editori Laterza, Bari 2021.

Religione e Scuola — 4 — novembre 2025



motivo che ha spinto Eschilo a presentare la vicenda dal punto di vista dei vinti: chi vince é
poco disposto a pensare alla propria possibile sconfitta. La domanda emergente dalla
tragedia rischiava perd di non essere riconosciuta dagli Ateniesi che vi assistevano per lo
stesso motivo che aveva accecato Serse».?8
Nella stessa linea, troviamo la trilogia dedicata a Prometeo (dal verbo greco mantano
«sapere, apprendere, avere in mente» e la particella pro che vuol dire «prima» da cui il
nome come «colui che prevede il futuro»). Questi propriamente non € un umano ma una
divinita. E infatti uno dei Titani, divinita precedenti alla comparsa della compagine olimpica.
Le sue caratteristiche originarie per Esiodo sono la furbizia e la filantropia.2°

Eschilo modifica il racconto originario. Nel primo pannello della trilogia, Pyrphéros, a noi
non pervenuto e ricostruito attraverso citazioni implicite, Prometeo non €& piu un ladro
truffatore, ma colui che vuole aiutare gli uomini a realizzare sé stessi contro la volonta di
Zeus che non é piu onnisciente. Nel Prometeo incatenato (ca 469 a. C.) vengono avanti altri
temi, come quello della colpa per aver comunque rubato il fuoco e quello della giustizia di
Giove che punisce troppo duramente il benefattore dell'umanita e contro cui si scaglia la
rabbia di Prometeo. Il conflitto sembra dunque spostarsi sul rapporto con il nuovo signore
degli dei, che Prometeo € invitato ad accettare come gli dice anche Oceano, un altro dei
titani entrato in scena, che lo invita alla moderazione e al contenimento della sua hybris,
accettando i suoi limiti, in nome del principio fondamentale della antropologia greca: «impara
a conoscere te stesso».3® Nonostante sia in catene infatti Prometeo non accetta la sua
situazione e preferisce continuare a soffrire, consolandosi con il pensiero della caduta di
Zeus, di cui conosce la causa e il possibile rimedio, come viene raccontato nel Prometeo
liberato di cui possediamo solo alcuni frammenti. Prometeo infatti conosce il segreto che
potrebbe far cadere il potere di Zeus, ovvero il fatto che se lui si unira a Teti gli nascera un
figlio che poi lo spodestera. In questa opera, probabilmente si arriva ad una soluzione
conciliante. Entra in scena infatti Eracle che uccide il rapace che tortura il Titano, il quale
probabilmente svela il segreto a Zeus. Cosi conclude Ottone: «L'intera trilogia ruota attorno
a un genere di domanda che riguarda il rapporto tra Prometeo e il dio supremo. Prometeo
ha commesso una colpa, non tanto quella di aver aiutato gli uomini, quanto piuttosto quella
di volersi autodeterminare in assoluto. La punizione appare tuttavia decisamente
sproporzionata rispetto all'entita della colpa; qui sta la radice dell'accusa di Prometeo: Zeus

28 R. Ottone, I tragico come domanda, op.cit., 269. Si ritrova questo tema anche nella Lettera agli Ebrei a
proposito della passione di Gesu: «Imparo I'obbedienza dalle cose che pati» (Eb 5,8). Cf. anche il concetto di
«esperienza» in H. U. VON BALTHASAR, Gloria, Un’estetica teologica. |. La percezione della forma, Jaca Book,
Milano 1975.

29 Per Esiodo, Prometeo era stato chiamato come arbitrio in una contesa su quali parti dei tori che venivano
sacrificati agli dei dovessero essere date a questi e quali invece potevano essere trattenute dagli uomini.
Prometeo organizzo l'inganno verso il giudice supremo Zeus. Scuoid un animale e mise nella parte piu
scadente della pelle la carne migliore, mentre invece rivesti le ossa con grasso e pelle buona. Zeus, pur
sapendo dell'inganno, decise di cadere nel tranello, scelse per gli dei la parte piu scadente, lasciando agli
uomini la carne migliore, punendoli pero togliendo dalla terra il fuoco cosi che gli uomini avrebbero dovuto
mangiare la carne cruda. Allora Prometeo rubd dal carro del sole una scintilla del fuoco e lo riporto sulla terra.
Zeus per tutta vendetta mando Pandora con il vaso colmo di ogni male e legd Prometeo ad una colonna con
un'aquila che ogni giorno gli mangiava il fegato. Essendo una creatura divina, tutte le notti il fegato ricresceva
prolungando cosi il supplizio all'infinito. Cf., Teogonia 508-616.

30 «Impara a conoscere te stesso/ e modifica il tuo atteggiamento di nuovo/ nuovo infatti € anche il sovrano tra
gli déi» (309-310) ripresa del celebre motto delfico.

Religione e Scuola — 4 — novembre 2025



é ingiusto (ekdikos). Prometeo sceglie dunque la strada della lotta, ma alla fine, dopo una
lunga ed estenuante esperienza di dolore, egli giunge alla riconciliazione con sé stesso e
con Zeus».!

Per Ottone comunque sono possibili tre interpretazioni della vicenda della trilogia che
divengono a loro volta domande poste a coloro che assistono alla rappresentazione: a) il
dolore di Prometeo € segno della tirannia di Zeus e quindi I'esito positivo sarebbe stato
estorto con la tortura b) il dolore & stato inflitto da Zeus con intento educativo per far
riconoscere al Titano la verita su se stesso ¢) il peso del dolore nasce dal fatto che Prometeo
non vuole accettare che Zeus stia dalla sua parte, ovvero lui € in lotta contro una falsa
immagine degli dei che si & fatta.3?

Un’altra serie di tre tragedie, I'Orestea (458) approfondisce il tema del rapporto tra 'uomo
e il divino soprattutto in relazione al riconoscimento e alle conseguenze delle proprie colpe.
Il primo pannello della trilogia &€ I'Agamennone che, vittorioso a Troia, ritorna nella sua Argo
per essere ucciso dalla moglie Clitemnestra e dal suo mante Egisto: La consorte non aveva
perdonato Agamennone per aver sacrificato, per volere di Artemide, la figlia Ifigenia,33
sacrificio richiesto dalla dea per propiziare il viaggio verso Troia. Anche Egisto aveva un
motivo per vendicarsi di Agammenone in quanto il padre di questi, Atreo, per vendicarsi a
sua volta del tradimento della moglie con il padre di Egisto, Tieste, durante un pranzo gli
diedi come cibo il corpo dei suoi figli che aveva fatto uccidere brutalmente. La catena delle
vendette prosegue con Orfeo figlio di Agamennone che vuole vendicare il padre e nel
dialogo con la madre afferma:

O: Ucciso il padre, tu con me vuoi vivere?
C: In questo, o figlio, Moira fu partecipe
O: Allora anche la morte tua disposta I'ha (Coefore 909-911)

Dopo aver ucciso la madre, Oreste si reca nel santuario di Apollo per invocare il perdono.
E questo il tema della terza tragedia: le Eumenidi. In essa si tratta delle Erinni che da divinita
volte al castigo dei mali divengono «benevole» (Eumenidi) accettando il mutamento
proposto loro da Atena, evitando cosi di castigare Oreste: «La trilogia si conclude rivelando
che non si deve piu pensare a un principio divino volto soltanto alla vendetta o a recare la
punizione: il castigo va riconosciuto come un mezzo di quella pedagogia del dolore (patei
mathos) che mira alla crescita e alla formazione dell'uomo, non alla sua distruzione. |
mondo divino chiamato in causa in questa trilogia non si & sottratto alle questioni che
riguardano la sua natura; ad esse & stato dato un responso preciso: non & sufficiente la
legge antica del “sangue per sangue”. In base a tale principio non ci sarebbe mai un limite
alla catena dei delitti. La vera giustizia si afferma in base ad una legge piu elevata che non
puo essere applicata in base all'arbitrio del singolo, ma che richiede sia svolto un processo
al quale il divino garantisce al sua assistenza».34

3LR. OTTONE, /I tragico come domanda, 273. Questo € anche il parere di J.-P. VERNANT — P. VIDAL-NAQUET,
Mito e tragedia due, 88.

32 \/iene in mente la lotta tra Giacobbe e Dio allo Jabbok (Gen 32,23-33): anche in questa vicenda Dio da
sempre € dalla sua parte ma lui non lo sa e lo pud scoprire solo nella lotta e nel dolore della ferita al femore.
33 Cf. in parallelo la vicenda del giudice lefte in Gdc 11.

34 R. OTTONE, Il tragico come domanda, op.cit., 284.

Religione e Scuola — 4 — novembre 2025



Restano comunque aperti degli interrogativi relativi all'agire del divino: come mai
Agamennone e rimasto vittima della legge delle Erinni mentre Oreste € stato risparmiato,
guando dietro ad entrambi c'erano i voleri di alcune divinita?

Sofocle

Sofocle abbandona lo stile triadico di Eschilo e concentra la sua produzione su singole
tragedie in cui approfondisce maggiormente le dinamiche interiori dei personaggi. Nell'Aiace,
I'eroe impazzito perché non aveva ricevuto in dono le armi di Achille trafugate da Odisseo e
accecato da Atena aveva sfogato la sua ira sulle mandrie e sui mandriani. Una volta rinsavito,
deve lottare contro il proposito del suicidio, che alla fine compira, per lavare I'onta del ridicolo
in cui era caduto. Ancora una volta pero vuole risolvere da solo la questione senza affidarsi
alla divinita. La domanda che pone la sua tragedia e che resta aperta € relativa proprio a
come interpretare il suo atto estremo: siamo ancora di fronte alla chiusura nei confronti del
divino o il suo cedere alla debolezza che lo porta al suicidio € un inno alla pedagogia divina
che lo educa attraverso la sofferenza? E questa la domanda che viene consegnata agli
spettatori.

Che la divinita guidi condizionandolo I'agire degli uomini & al centro anche delle Trachinie
(c. 436 a.C.) in cui si tratta di come sia la bellezza sia la forza siano inutili. Eracle secondo
il mito aveva raggiunto l'immortalita tramite la morte attraverso una fiamma purificatrice. La
tragedia sofoclea lo presenta marito della bella Deianira, che vuole riconquistare il favore
del marito, che sa di essersi invaghito di una donna piu giovane di lei. Ricorre cosi ad un
filtro ricevuto in dono dal centauro Nesso prima di morire. Il filtro si scopre perd essere un
veleno con cui lei uccide, senza volerlo, il marito, per poi a sua volta suicidarsi per il rimorso.
Il loro figlio si chiede e pone cosi la domanda agli spettatori che senso abbia la vita se tutto
e dominato dai capricci degli dei. Per Sofocle esiste perd un senso piu profondo e vero della
giustizia di cui proprio le divinita si fanno garanti, anche se questo non € sempre evidente
agli uomini. Il tema del rapporto con il divino si approfondisce anche nell'Elettra (412 o 409)
e nel Filottete (409).35 Al termine della sua analisi delle opere di Sofocle, Ottone afferma che
«dire che il divino & all'origine della domanda equivale allora a dire che l'uomo non é
costretto a rispondere a richieste arbitrarie. Per questo la domanda autentica non impone
mai all'uomo un atto contro la propria natura; cio, tuttavia, non elimina, ma semmai rende
possibile il dramma implicito nell'atto del rispondere: lo vedremo emblematicamente
rappresentato nella vicenda di Antigone» .36

Euripide

Euripide tra gli altri ha avuto il merito di dare voce alle qualita interiori e psicologiche delle
donne sia nel bene come in Alcesti (438) sia nel male come in Medea (431). Di nuovo si
ripropone il confronto tra le scelte degli uomini e quelle delle divinita. Cosi & nell'lppolito
(428) in cui il giovane devoto di Artemide suscita l'invidia di Afrodite, che infiamma di
passione per lui la matrigna Fedra, seconda moglie di suo padre Teseo. Essendo il giovane

35 Per 'analisi di queste opere cf.: R. OTTONE, /I tragico come domanda, op.cit., 292-296.
36 Jvi, 298.

Religione e Scuola — 4 — novembre 2025



fedele ai voti di castita e purezza rifiuta la passione smodata di Fedra che, sotto pena di
giuramento di segretezza, gli era stata comunicata dalla nutrice, che aveva a sua volta
convinto Fedra ad assecondare l'insana passione.3” Lui perd non cede, lei muore ma prima
di spirare accusa Ippolito davanti al padre di averla violentata. Questi vuole vendicarsi del
figlio attraverso Poseidone, ma alla fine interviene Artemide che spiega le ragioni vere del
diniego di Ippolito, che ha cosi salva la vita: «alla conclusione della tragedia rimangono
comunque aperti alcuni interrogativi: fino a che punto Fedra & colpevole delle sue azioni?
Perché il mondo divino non € in grado di garantirle il compiersi della giustizia su questa
terra?»38

Tralasciando molte altre opere, ci concentriamo su due tragedie entrambe considerate
due vertici della produzione euripidea. La prima € le Baccanti. In essa viene celebrato
Dioniso che ora si trova sotto mentite spoglie missionario a Tebe: «ho mutato la mia forma
in natura di uomo» (54; cfr. 4-5) per restaurare I'onore del dio e di sua madre Semele®
accusata dalle sorelle Agave, Ino e Autonoe di non aver dato alla luce Dioniso da Zeus.
Dioniso viene imprigionato dal re di Tebe Penteo che non vuole onorare il dio. Cosi una volta
liberatosi dalle catene, Dioniso convince Penteo ad andare, travestito da donna, sulle
montagne dove si trova sua madre Agave con le altre donne. Questa in preda alla divina
mania, lo scambia per un leone e lo uccide, staccandogli la testa mentre il corpo viene
dilaniato dalle altre donne. Una volta scesa in citta, sara il vecchio Cadmo che le svelera
l'orribile segreto. Penteo rappresenta una certa razionalita che intende reprimere e
incarcerare la presunta irrazionalita di Dioniso. Questa parte dell'uomo non pu6 al contrario
essere negata o soppressa, anche se non & descrivibile con gli strumenti della sola
razionalita: «A partire da cid si comprende come l'agire del dio non si basi su un arbitrio, ma
sul suo farsi garante della natura complessa dell'uomo. In questo senso si pud dire che
chiunque pensasse di vivere cancellando un elemento essenziale della propria personalita,
finirebbe col rimanere dilaniato da sé stesso; le altre persone, poi, in tanto in quanto
richiamassero in lui quella parte insopprimibile, apparirebbero ai suoi occhi come la causa
della sua rovina. Ma la realta € diversa: non si pud mentire alla vera sapienza senza pagarne
le conseguenze!»“0

Conclusioni

Proviamo a raccogliere alcuni elementi di sintesi sull'analisi della tragedia in ordine alla
sua capacita di porre gli interrogativi essenziali dell'esistenza. La domanda nasce all'interno
di una relazione con un altro: «cid che rende possibile I'apertura della domanda & sempre
una forma di alterita, sia essa rappresentata da un'altra persona in quanto portatrice di un

37 La Fedra di Euripide in polemica con la morale intellettualistica di Socrate afferma di avere la conoscenza
del bene ma anche l'incapacita di compierlo (Ippolito 380-381), cosi anche in Medea (1078-1080), il tutto molto
tempo prima delle contraddizioni segnalate da San Paolo in Rm 7,15. 20.

38 vi, 302.

39 Nel mito originario Semele aveva concepito Dioniso da Zeus apparsole sotto spoglie mortali. Lei non
credendo alla sua vera identita aveva voluto vederlo nella sua natura divina cosa che pero le costo la morte
poiché lo splendore di Zeus I'aveva annientata. Ermete aveva perd fatto in tempo a salvare il bambino nascosto
in a coscia di Zeus. Siccome le sorelle non avevano creduto alla vicenda Dioniso le aveva spedite sui monti
da invasate per poterle purificare.

40 Jvi, 337.

Religione e Scuola — 4 — novembre 2025



appello, sia essa il divino stesso in quanto Altro per antonomasia, sia essa quell'alterita che
si manifesta nel sé di ognuno».*' Il luogo in cui insorge la domanda & la coscienza di
ciascuno, un luogo che per definizione & assolutamente singolare e che non pud ricadere
sotto leggi generali. Per questo motivo, Ottone assume, per sviluppare la sua indagine sul
tragico, un metodo che definisce negativo e aperto al tempo stesso: «Un simile metodo,
applicato ai testi delle tragedie, si basa quindi sul dirsi della coscienza dei protagonisti
attraverso l'azione e il racconto; piu concretamente, si tratta di mettere in luce i problemi
concreti che costituiscono il conflitto tragico, per poi cercare di risalire negativamente alla
domanda originaria. Si cerchera quindi di lasciare che la tragedia riveli da sé stessa il proprio
contenuto positivo. Lo scopo ultimo & quello di sviluppare una intelligenza in grado di
articolare, nei limiti del possibile, tutti questi elementi».*? A giudizio di Ottone, in questo
modo si rende possibile I'accesso a cid che di veramente universale c'é all'interno di ogni
vicenda tragica, che non consiste tanto nel comprendere il senso dell'agire dell'eroe, ma
piuttosto di far emergere quella domanda da cui € partita I'azione tragica, una domanda che
la tragedia pone allo spettatore di sempre, che lo coinvolge totalmente.

Ottone analizza poi con questo metodo sei tragedie. La prima & I'Antigone di Sofocle
(422). Il problema che essa pone ¢ il conflitto tra due doveri relativi: & piu importante seguire
le leggi della polis impersonate dal sovrano Creonte che ha vietato la sepoltura del fratello
di Antigone, Polinice, morto durante un tentativo di ribellione per soppiantare il fratello
Eteocle alla guida di Tebe, oppure occorre seguire la legge non scritta degli dei, che
impongono la scelta pietosa del seppellimento del defunto, al di la di quello che ha fatto? La
domanda che emerge in questo problema € I'assolutezza della verita, che si manifesta nel
relativo della contingenza storica. La verita incarnata dalla scelta di Antigone non & una
verita parziale, ma & assoluta come dimostra il fatto che solo la scelta della giovane salva
sia la pieta per il fratello, sia I'importanza delle leggi della polis, qui male interpretate dalla
hybris di Creonte.*3 Emerge cosi il valore simbolico del tragico che da un fatto particolare
sa far emergere una domanda assoluta, che interpella perd non tanto la ragione dello
spettatore ma la sua liberta.

Nella Medea di Euripide assistiamo invece al possibile smarrimento della domanda.
Medea € dilaniata dal desiderio di vendetta verso il marito Giasone, che ha deciso di
ripudiarla per sposare la figlia di Creonte. Lei medita la sua vendetta: uccidere il re e sua
figlia e poi uccidere i figli avuti da Giasone, per far si che il suo rimorso e il suo dolore siano
totali. La situazione in cui si trova pone delle domande: ¢ lecito a Giasone abbandonare la
moglie per opportunismo? E la sua decisione di vendetta € lecita? Ma in quali proporzioni?
L'assolutezza della domanda consiste nel proporre il tema della giustizia. |l contrasto interno
alla sua natura gliela fanno perd smarrire. L'istinto di vendetta & tale che la porta a uccidere
con i figli amati anche il suo essere madre, in un silenzio assordante della divinita che, al
pari della polis, non si cura delle donne ripudiate. Medea vive in sé quel contrasto tra il
vedere il bene e l'incapacita di compierlo che sara poi descritto magistralmente anche da
Paolo di Tarso (Rm 7,15.20).

41 lvi, 347.

42 lvi, 353.

43 E questo ad esempio anche il giudizio di Goethe che a proposito del comportamento di Creonte afferma:
«Una simile condotta, offensiva per gli uomini e per gli déi, non era affatto una virtu per lo stato, ma piuttosto
un delitto verso lo stato» GOETHE, Lettera a Eckermann, 28 marzo 1827 cit., in Ibid., 366.

Religione e Scuola — 4 — novembre 2025



Anche nell' Agamennone di Eschilo assistiamo allo smarrimento della domanda.
Clitemnestra dice di agire per vendicare la figlia, mentre in realta vuol coprire e legittimare
la sua unione adulterina con Egisto. Lo stesso Agamennone, che inizialmente sembra dover
agire per volere degli dei, in realta conduce una guerra sanguinosa per un futile motivo, la
fuga di Elena con Paride. Il coro gli ricorda che «gli déi non dimenticano gli assassini dei
popoli» (462). In seguito lui stesso potrebbe recedere dalla decisione presa ma non lo fa
perché decide di sottoporsi lui stesso alla necessita di non smentire la sua fama di grande
guerriero, anche a costo del sacrificio della figlia. Nel contesto culturale dell'epoca,
Agamennone rappresenta l'uomo che deve scegliere tra due beni. La scelta diventa
negativa perché, non ascoltando la sua coscienza che gli suggerisce di recedere
dall'impresa sconsiderata di una guerra per beghe famigliari, lui stesso si sottopone ad una
necessita che era evitabile. In questa scelta, lui rifiuta sia la paternita verso sua figlia sia la
paternita verso i suoi soldati, che dovrebbe custodire anziché esporre ad un inutile conflitto.
| lunghi anni della guerra perd a poco a poco lo faranno rinsavire e al suo ritorno in patria
riconoscera la sua colpa (cfr. 799-809; 830-831) cosa che il coro attribuisce alla sapienza di
Zeus il sommo tra gli dei:

[E Zeus] che ha condotto I'vomo ad essere saggio,

stabilendo che avesse valore I'apprendere attraverso la sofferenza.
Stilla nel sonno dinanzi al cuore I'angoscia memore del suo male:

e anche presso quelli che non vogliono giunge il momento di capire:
dono violento degli dei che seggono nel trono maestoso (176-183).

Nell' Edipo re (430) di Sofocle si vede invece la forza della ricerca della verita e una volta
scoperta dell'assunzione di una colpa che non nasce da una scelta consapevole. Tebe &
afflitta dalla pestilenza e il re Edipo vuole conoscere la causa. L'oracolo gli svelera che € per
colpa dei suoi delitti, involontari ma reali, che gli dei stanno punendo la citta. Edipo che ha
voluto conoscere a tutti i costi la verita se ne assume poi anche la responsabilita, decidendo
di punirsi per atti che non ha compiuto volontariamente, come l'uccisione del padre e I'unione
con la madre. In lui si vede una vera e propria azione tragica, anticipazione di quanto fara
Gesu che si assumera la responsabilita di una colpa non sua.** Vent'anni dopo, Sofocle
ormai novantenne sente il bisogno di completare la riflessione su Edipo scrivendo I'Edipo a
Colono. Qui il problema & dato dalla domanda se sia lecito ospitare in citta un uomo che &
stato maledetto dagli dei. La soluzione viene data dalla fede di Edipo che per amore della
sua citta ha accettato di subire una punizione ingiusta. Ora Apollo gli svela il senso di tutta
la sua vicenda e al tempo stesso rivela la fiducia che Edipo ha avuto nella divinita, una
fiducia che non si fondava sull'evidenza della promessa, ma solo sull'affidabilita della guida:

E stato Apollo, amici miei, Apollo

che ha dato compimento a questi miei mali crudeli, a queste mie sofferenze.
Poiché eqgli [Apollo] mi predisse si un giorno quei mali innumerevoli,

ma aggiunse che dopo lungo tempo avrei avuto riposo (Edipo a Colono 87-89.)

4“H. U. von Balthasar ricorda che per Calderon tutti questi personaggi sono anticipazioni di Cristo, il vero
Edipo, Agamennone ecc. cfr. |d., Teodrammatica |. Introduzione al dramma, Jaca book, Milano 1980.

Religione e Scuola — 4 — novembre 2025



La stessa esperienza fara Gesu che in croce sperimenta I'abbandono del Padre, pur
affidandosi totalmente a lui riconosciuto sempre e comunque come Abba.

Forti assonanze con la vicenda di Gesu si trovano anche nel dramma satiresco
dell'Alcesti (438) di Euripide. Qui troviamo la meschinita di suo marito Admeto che deve
morire a meno che non trovi nella sua casa uno disposto a morire al posto suo. La tragica
sostituzione viene rifiutata dai genitori, ma non dalla moglie Alcesti che, spinta solo dal suo
amore, decide di sacrificarsi e di morire al posto del marito. Unica condizione che gli pone
€ una sorta di morte simbolica del matrimonio perché gli chiede di rinunciare a nuove nozze.
Questa morte simbolica accettata da Admeto € la condizione che permettera a lui di riavere
la moglie, cosa che accade per intercessione di Eracle che, saputa la vicenda, scendera
nell'Ade per strappare Alcesti dalle grinfie della morte. Solo dopo aver visto che anche
Admeto & fedele al voto fatto alla moglie, sara possibile il felice riconoscimento e il
ricongiungimento della coppia.*®

La tragedia pone sul tavolo una delle leggi fondamentali dell'esistenza: «lo sforzo di
“trattenere” la vita per sé e inutile, perché equivale a perderla (Admeto cfr. 940), mentre fare
dono della vita significa trovarla e non solo per sé (Alcesti)».4¢ mirabile anticipazione del
detto evangelico: «Chi avra trovato la sua vita, la perdera: e chi avra perduto la sua vita per
causa mia, la trovera» (Mt 10,39).

45 Lo stesso era accaduto a Giuseppe con i suoi fratelli: solo dopo aver visto che Giuda era disposto a
sacrificarsi al posto di Beniamino (Gen 44), Giuseppe capisce che I'animo dei suoi fratelli era profondamente
mutato rispetto a quando avevano deciso di ucciderlo.

46 R. OTTONE, Il tragico come domanda, op.cit., 414.

Religione e Scuola — 4 — novembre 2025



	L'arte della domanda nel mito e nelle tragedie greche
	1. La tragedia come forma di interrogazione
	2. Dal mito alla tragedia
	3. Il potere euristico della tragedia
	Conclusioni

